
 

N Y E L V -  É S  I R O D A L O M T U D O M Á N Y I  K Ö Z L E M É N Y E K  

LXIX. évf 2025 1. szám 

T A R T A L O M  

T a n u l m á n y o k  

UJVÁRI HEDVIG, „Általában nem akarunk a balletnek – e színházi fényűzésnek – nagy 

áldozattüzet gyújtani, de…” Claudina Couqui pesti vendégszerepléseinek sajtóvisszhangja, 

különös tekintettel Gyulai Pál bírálataira .............................................................................. 5 

BALOG ALEXANDRA, Identitások és fogadtatások: Lux Terka, Erdős Renée és Török Sophie 

esete ........................................................................................................................................ 35 

M ű h e l y  

GURKA DEZSŐ, Eckermann Beszélgetések Goethével című művének Schelling-kontextusai. 

Életrajzi és természetfilozófiai vonatkozások a Vonzások és választásokban ................  67 

RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS, Az érzékeny ember kultusza a latin költészetben. Mitikus 

témák popularizálódása a 18–19. század fordulóján ......................................................  81 

SZEGEDI ÉVA, Az Aranka- és Cserey-féle gyűjtemények megmentésére tett lépések ............  101 

S z e m l e  

TEKEI ERIKA (szerk.), Kriterion 50+. A beszélgetéseket H. Szabó Gyula, Mosoni Emőke, 

Simonffy Katalin készítette. (Gálfalvy Ágnes) ...............................................................  113 

SELYEM ZSUZSA – SERESTÉLY ZALÁN (szerk.), A teremtmények arca – tárgyak, emberek, 

állatok. Mészöly Miklós és Pilinszky János műveinek posztantropocén olvasatai. (Berki 

Tímea) ............................................................................................................................  117 

TÓTH ZSOMBOR, A hosszú reformáció jegyében. Vallási perzekúció és tanúságtétel 

a református irodalmi hagyományban a gyászévtizedtől 1800-ig. (Farmati Anna) ........  119 

LÁZÁR LAKATOS ALIZ, Szleng a kétnyelvűségben. Attitűd és kontaktusjelenség az erdélyi 

magyar fiatalok körében. (Dimény Hajnalka) ................................................................  122 

 
A ROMÁN AKADÉMIA KIADÓJA – BUKAREST 

EDITURA ACADEMIEI ROMÂNE – BUCUREŞTI



 

STUDII ŞI CERCETĂRI DE LINGVISTICĂ ŞI ISTORIE LITERARĂ 

Anul LXIX 2025       Nr. 1 

S U M A R  

S t u d i i  

HEDVIG UJVÁRI, „Nu prea aducem, de obicei, jertfe baletului – acest lux teatral –, însă...” 

Acoperirea în presă a aparițiilor Claudinei Couqui în Pesta, cu privire specială asupra 

cricitilor lui Pál Gyulai ...................................................................................................  5 

ALEXANDRA BALOG, Identități și receptări: cazul Terka Lux, Renée Erdős și Sophie Török ..... 35 

A t e l i e r  

DEZSŐ GURKA, Referințe la Schelling în lucrarea lui Eckermann Conversații cu Goethe. 

Detalii biografice și aspecte de filosofie naturală în Afinitățile elective .........................  67 

JÁNOS RÉDEY-KERESZTÉNY, Cultivarea omului simțitor în poezia latină. Popularizarea 

temelor mitice la cumpăna dintre secolele 18–19 ...........................................................  81 

ÉVA SZEGEDI, Măsuri luate pentru salvarea colecțiilor Aranka și Cserey ..............................  101 

R e c e n z i i  

ERIKA TEKEI (red.), Kriterion 50+. A beszélgetéseket H. Szabó Gyula, Mosoni Emőke, 

Katalin Simonffy készítette. (Kriterion 50+. Convorbiri realizate de Gyula H. Szabó, 

Emőke Mosoni, Katalin Simonffy) (Ágnes Gálfalvy) ......................................................  113 

ZSUZSA SELYEM – ZALÁN SERESTÉLY (red.), A teremtmények arca – tárgyak, emberek, 

állatok. Mészöly Miklós és Pilinszky János műveinek posztantropocén olvasatai. 

(Chipul creaturilor – obiecte, oameni, animale. Lecturi postantropocene ale operelor 

lui Miklós Mészöly și János Pilinszky.) (Tímea Berki) ...................................................  117 

ZSOMBOR TÓTH, A hosszú reformáció jegyében. Vallási perzekúció és tanúságtétel 

a református irodalmi hagyományban a gyászévtizedtől 1800-ig. (În spiritul reformei 

lungi. Procesiune religioasă și mărturie în tradiția literară reformată din deceniul de 

doliu până în 1800.) (Anna Farmati) .............................................................................  119 

ALIZ LÁZÁR LAKATOS, Szleng a kétnyelvűségben. Attitűd és kontaktusjelenség az erdélyi 

magyar fiatalok körében. (Argoul în bilingvism. Atitudini și fenomene de contact în 

rândul tinerilor maghiari din Transilvania.) (Hajnalka Dimény) ..................................  122 

 
EDITURA ACADEMIEI ROMÂNE – BUCUREŞTI 

Calea 13 Septembrie nr. 13



 

 

J O U R N A L  O F  L I N G U I S T I C  A N D  L I T E R A R Y  S T U D I E S  

LXIX 2025 Nr. 1 

C O N T E N T S  

S t u d i e s  

HEDVIG UJVÁRI, “We don’t usually light big sacrificial fires to ballet – this theatrical frill –, 

nevertheless...” Press Coverage of Claudina Couqui’s Guest Appearances in Pest, with 

Special Regard to Pál Gyulai’s Criticisms .....................................................................  5 

ALEXANDRA BALOG, Identities and Reception: The Case of Terka Lux, Renée Erdős and 

Sophie Török ..................................................................................................................  35 

W o r k s h o p  

DEZSŐ GURKA, References to Schelling in Eckermann’s Conversations with Goethe. 

Biographical details and Aspects of Natural Philosophy in Elective Affinities .................... 67 

JÁNOS RÉDEY-KERESZTÉNY, Nurturing the Sentient Man in Latin Poetry. The Popularisation 

of Mythical Themes at the Turn of the 18th and 19th Centuries ............................................ 81 

ÉVA SZEGEDI, Measures taken to save the Aranka and Cserey Collections ................................. 101 

B o o k  R e v i e w s  

ERIKA TEKEI (ed.), Kriterion 50+. A beszélgetéseket H. Szabó Gyula, Mosoni Emőke, 

Simonffy Katalin készítette. (Kriterion 50+. Interviews by Gyula H. Szabó, Emőke 

Mosoni, Katalin Simonffy.) (Ágnes Gálfalvy) .................................................................  113 

ZSUZSA SELYEM– ZALÁN SERESTÉLY (ed.), A teremtmények arca – tárgyak, emberek, 

állatok. Mészöly Miklós és Pilinszky János műveinek posztantropocén olvasatai. (The 

Face of Creatures – Objects, People, Animals. Postanthropocene Readings of the 

Works of Miklós Mészöly and János Pilinszky.) (Tímea Berki) ......................................  117 

ZSOMBOR TÓTH, A hosszú reformáció jegyében. Vallási perzekúció és tanúságtétel a református 

irodalmi hagyományban a gyászévtizedtől 1800-ig. (In the Spirit of the Long Reformation. 

Religious Procession and Witness in the Reformed Literary Tradition from the Decade of 

Mourning to 1800.) (Anna Farmati) ..............................................................................  119 

ALIZ LÁZÁR LAKATOS, Szleng a kétnyelvűségben. Attitűd és kontaktusjelenség az erdélyi 

magyar fiatalok körében. (Slang in Bilingualism. Attitudes and Contact Phenomena 

among Hungarian Youth in Transylvania.) (Hajnalka Dimény) ....................................  122 

 
EDITED BY THEROMANIAN ACADEMY − BUCHAREST 

EDITURA ACADEMIEIROMÂNE − BUCUREŞT



 

 



 

 

N Y E L V -  É S  I R O D A L O M T U D O M Á N Y I  K Ö Z L E M É N Y E K  

L X I X .  é v f .  2 0 2 5 .  1 .  s z á m  

T A N U L M Á N Y O K  

UJVÁRI HEDVIG 

„ÁLTALÁBAN NEM AKARUNK A BALLETNEK – E SZÍNHÁZI 

FÉNYŰZÉSNEK – NAGY ÁLDOZATTÜZET GYÚJTANI, DE…” 

Claudina Couqui pesti vendégszerepléseinek sajtóvisszhangja,  

különös tekintettel Gyulai Pál bírálataira 

Kulcsszók: Claudina Couqui, Gyulai Pál, balett, Nemzeti Színház, Bécsi Udvari Opera.  

„Gyöngébbek kedveért, kivált falusi emberek számára meg 

kell magyaráznom: mi az a ballét? különben nem tudják.  

Ez egy ollyan színdarab, a hol minden ember a lábával beszel, 

a fejét nem használja semmire. Itt a játszó személyeknek arcza 

világért sem mozdul, haragot, jó kedvet, avagy meglepetést 

nem szabad neki mutatni, ezt mind lábbal kell kifejezni. 

Hm. Hiszen haragot csak könnyü kifejezni lábbal, ugy, 

hogy az ember jól megrúg valakit, de örömet? Ez ám a 

mesterség.”1 (Kakas 1856) 

Bevezetés 

Claudina Couqui2 pályafutása Milánóban kezdődött, majd Párizs után Bécsben 

folytatódott (Cucchi 1904a; Cucchi 1904b). Mivel a fővárosi sajtó rendszeresen 

beszámolt a császárvárosban elért sikereiről, így az 1863. évi bemutatkozását fokozott 

várakozás előzte meg, illetve a pesti produkcióit is élénk sajtófigyelem kísérte úgy 

itthon, mint Bécsben.  

A sajtórekonstrukció a 19. századi táncos produkciók esetében lényegében az 

egyetlen kapaszkodó, mivel a művészeti ágak közül a tánc és a zene állnak legtávolabb 

a fogalmiságtól, ellentétben a festészettel, szobrászattal, irodalommal a legkevésbé 

tárgyi művészetek. Fizikailag nem marad utánuk kézzel fogható, térben fennmaradó 

objektum, amelyekhez vissza lehet térni, későbbi alkotások számára viszonyítási 

pontként szolgálhatnának. Egy zenemű esetében adott legalább a kotta, tehát térben 

nyomot hagy maga után, fellelhető; a tánc, a balett után azonban semmi nem marad, 

 
1 Kiemelés az eredetiben. A tanulmány címe egy színházi kritikából (N. N. 1863c) vett idézet. 

Ld. lejjebb. 
2 Nevének írásmódja változó: Couqui, Cucchi, Claudina, Claudine. A tanulmányban a Claudina 

Couqui változatot követjük.  



6 UJVÁRI HEDVIG 

csak a pillanatnyi élmény, az is csupán korlátozott ideig. A tánc, „az idő- és térteremtés 

művészete” a pillanat megjelenését követően eltűnik (Boros 2020: 8–9). A mű „csak 

addig áll fenn vagy »történik«, amíg a művész teljes fizikai, biológiai, idegi, lelki, 

kognitív valóságában jelen van” (Boros 2020: 8–9). A balett-táncos a maga konstruált 

térrel és idővel lesz azonos, a műalkotás azonban addig tart, addig befogadható, ameddig 

az előadás tart. A rögzítéstechnikák előtti korok tánctörténetének a rekonstruálása, 

vagyis a láthatatlanról és a hallhatatlanról írni ezért egy nehezen kivitelezhető, 

sajátos vállalkozás. Egyedüli kapaszkodót a korabeli előadások nyomán írt újságcikkek 

jelenthetnek, azaz a korabeli időszaki kiadványok tanulmányozása révén vizsgálhatók 

a kulturális termelés, az ismeretterjesztés, nem utolsósorban a véleménynyilvánítás 

fontos csatornái (Török 2022: 227–228). 

Zenés színpadok Magyarországon 

A legtöbb intézményhez hasonlóan a színházakat is társadalmi igény hívta 

életre. Magyarországon az opera a 18. században, előzmények nélkül jelent meg, így 

nem rendelkezett olyan gyökerekkel és fejlődési szakaszokkal, mint Olaszországban 

vagy Franciaországban. A műfaj iránti igény Európa más országaihoz hasonlóan a 

legtehetősebb társadalmi réteg, a főnemesség irányából jelentkezett.3 A mintát Bécs, 

a császári udvar jelentette, ahol Mária Terézia férje, Lotaringiai Ferenc császár révén 

a francia nyelv és kultúra dominált. Magyarországon több mint 50 főúri magánszínház 

működött, ezek közül is kiemelkedett az Esterházy hercegek kismartoni és eszterházai, 

Patachich Ádám püspök nagyváradi színháza, Erdődy János gróf pozsonyi operája, 

valamint Batthyány József hercegprímás operaegyüttesei (Staud 1984: 7–15; 

Székely – Kerényi 1990). 

A főúri létesítmények mellett zenész színházi produkciók a polgári színhá-

zakban is megjelentek. Zenés színházi előadást elsőként Pesten, az 1774-ben 

megnyílt, várbástyából színházzá alakított Rondellában rendeztek. Ezek azonban 

operák helyett a Bécsben Jean-Georges Noverre4 nyomán virágzó balettek voltak.  

A balett nemcsak népszerű volt, hanem viszonylag kis költségvetésű műfajnak 

számított: díszletként elégséges volt egy háttérfüggöny, jelmezként egy ruha, s ebben 

táncoltak végig minden szerepet a tragikustól a komikusig, zenekíséretüket pedig 

általában egy csembaló, egy hegedű és egy fuvola adta (Staud 1984: 16). 

Pest mellett a budai rész kulturális fellendülése 1783 után vette kezdetét,  

miután II. József a Magyar Királyság közigazgatás központját Pozsonyból ide telepítette. 

A hivatalnokok szórakoztatása végett az üresen álló volt budavári karmelita kolostort 

színházzá alakították. Az új létesítmény, a Várszínház 1787-ben készült el. Az első 

 
3 A tendencia a későbbiekben is tartotta magát (Ujvári 2023a). 
4 Jean-Georges Noverre (1727–1810) francia táncos, koreográfus és balettmester, a Levelek a 

táncról (1760) című írása a balett elméleti alapvetésének számít. Ő volt az, aki a pantomimes játékba 

elsőként vitt összefüggő gondolatokat, majd azokat drámai cselekményekkel keltette életre, azaz 

felismerte a drámai cselekmény szerepét a táncban. A cselekménnyel szemben elvárás volt, hogy 

egyszerű és könnyen érthető legyen, mivel az elbeszéléshez csak a mimika és a tánc áll rendelkezésre. 



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 7 

önálló magyar balettkezdeményezések itt jelentek meg az 1833 és 1836 között 

működött magyar színtársulat műsorán. Ebben az időszakban kezdődött meg a 

táncjáték magyarítása is. Egyrészt magyar témára íródtak librettók, másfelől a zenében 

megjelentek a verbunkos elemek, valamint a koreográfiák a néptánc motívumkincséből 

merítettek. Az operák mellett a balettek is a színházi repertoár szerves részét képezték, 

a műfaj nagy népszerűségnek örvendett (Staud 1984: 16).  

Az operajátszás és a balett ügyét szolgálta még a II. József által kezdeményezett, 

de csak 1812-ben felépült Pesti Német Színház is (Pukánszkyné 1914; Pukánszkyné 

1923). A 3500 fős befogadóképességgel rendelkező új, de rossz akusztikájú épület a 

korabeli Európa legnagyobb teátruma volt egy mindössze 33.000 főt számláló 

városban. Repertoárja nagyban igazodott az osztrák és német színházak műsorához. 

A hatalmas nézőtér nagy kihívást jelentett a drámai színészeknek, így a színházban 

inkább látványos opera- és balettelőadásokat rendeztek. Ugyanakkor ezek díszlet- és 

jelmezköltségei hátráltató tényezőnek bizonyultak. A kezdeti időszakban nem volt 

saját balettszemélyzete a színháznak, ezt vendégművészek szerződtetésével orvosolták, 

amely gyakorlat a későbbiekben általánossá vált (Staud 1984: 19, 45). A balett kapcsán 

jelentőséggel bírt François Crombé5 balettmester alkalmazása, aki 1842-től nagy 

igyekezettel próbálta tanítani a tánckart. Az 1840-es évek fontos bemutatói közé 

tartozott a Giselle és az Esmeralda, valamint ekkor vendégszerepelt Pesten a keresett 

balerina, Fanny Elßler6 is. A színház számára több balettzeneszerző dolgozott, többek 

között Doppler Ferenc, Heinisch József, Kaczér Ferenc. 1847 februárjában leégett a 

Német Színház, és ezzel megszűnt az operajátszásban betöltött vezető szerepe.  

A fedél nélkül maradt német társulat ideiglenesen különböző színházakban folytatta 

működését, de a balettprodukcióit már nem tudta játszani (Staud 1984: 24).   

A pest-budai színházi életben mérföldkőnek számított, hogy 1837-ben megnyi-

totta kapuit a Pesti Magyar Színház (1840-től Nemzeti Színház), ahol a negyvenes 

években már operát is műsorra tűztek (Pukánszkyné 1940: 45–176). A megnyitó 

előadásának a programja tudatosságot sugallt, az intézmény művészi vállalásaként 

is olvasható, ugyanis a dráma és az opera mellett a tánc is megjelent a színlapon: 

Vörösmarty, Heinisch József és Rózsavölgyi Márk művei mellett Szöllősy Szabó 

Lajos által betanított magyar táncokat is láthatott a közönség.7 E harmadik színjáték-

típus beillesztése racionális döntés volt, ha az intézmény a Pesti Német Színházhoz 

kívánta mérni magát (Staud 1984: 45). 

A Pesti Magyar Színház megnyitását követően egy darabig a Német Színház 

táncosai tűntek fel a magyar színpadon, nem utolsósorban Kolosánszky János 

 
5 Életrajzi adatai ismeretlenek; annyi bizonyos, hogy 1829 és 1838 között a Bécsi Udvari Színház 

tagja volt, ezt követően balettmesterként Grazban dolgozott. 
6 Fanny Elßler (szül. Franziska Elßler, 1810–1884) Marie Taglioni, Carlotta Grisi és Fanny 

Cerrito mellett a romantika egyik legjelentősebb, Európa-szerte ismert balett-táncosnője volt.  
7 A táncosok a Belizárban működtek közre. Ld. Vörösmarty Mihály: Árpád ébredése; Eduars 

Schenk: Belizár. A Pesti Magyar Színház nyitó előadásának színlapja, 1837. aug. 22. [Pest], Pesti Magyar 

Színház 1837. Jelzet: SZT SZL – Színháztörténeti és Zeneműtár. A kép forrása: Magyar Digitális 

Képkönyvtár.  



8 UJVÁRI HEDVIG 

balettmester, aki végül 1839-ben át is szerződött, majd követte őt Kaczér Ferenc is. 

Ebben az időszakban jelent meg a körmagyar leegyszerűsítése nyomán végleges 

formájában a csárdás (Staud 1984: 46). 

A Nemzeti Színház egyik kiemelkedő eseménye volt Fanny Cerrito (1817–1909) 

és férje, Arthur Saint-Léon (1821–1870) fellépése 1846 októberében. Balettmestere 

ekkor még nem volt az intézménynek, de 1847-ben szerződtették Bécsből Campilli 

Frigyest (1820–1889). Ennek ellenére a Nemzeti Színház megnyitásától kezdve az 

1850-es évek elejéig nem beszélhetünk a mai értelemben vett balettről, mivel a 

színpadra állított művek inkább némajátékok voltak (Vályi 1956).  

Az olasz származású Campilli feladatai közé tartozott, hogy bevezesse a 

rendszeres magyar balettképzést, megszervezze a színház balettkarát és fejlessze a 

balettrepertoárt. Az 1850-es években a balett még önálló műfajként tudott létezni a 

Nemzeti Színházon belül, legfőbb támasza Aranyváry Emília volt (Ujvári 2023c; 

Ujvári 2023d). Campilli azonban nem tudott kapcsolódni a népi-nemzeti hagyomá-

nyokhoz, s nem utolsósorban az arisztokrácia érdeklődését szolgálta ki, így heves 

támadások érték. Részint ezért, valamint takarékossági megfontolásokból Ráday 

Gedeon igazgató megszüntette a balett önállóságát, s csupán operák balettbetétjeként 

funkcionált. Ezzel Aranyváry lehetőségei is beszűkültek, így 1859-ben elhagyta az 

országot. Campilli Aranyváry távozását követően közel húsz évig nem készített egyetlen 

új balettet sem, csupán régi művek felújítását végezte, illetve operák számára 

koreografált (Staud 1984: 46–47).8 

Campilli először 1852-ig, ezt követően 1855-től 1887-ig állt a Nemzeti 

Színház, majd a Magyar Királyi Operaház alkalmazásában. Noha nevéhez fűződött 

a balettkar megszervezése, szisztematikus tanítást, rendszeren alapuló képzést nem 

vezetett be, a gyakorlatokat, lépéseket az éppen műsorra tűzött baletthez igazította. 

Ez a rendszertelenség, a nem tudatos alakított fizikai terhelés gyakran kárt okozott a 

táncosoknak. Mivel gyakran megfordult Bécsben, az ott látott darabokat állította 

színpadra Pesten is. Több évtizedes tevékenysége során nem fordított gondot a 

nemzeti táncjáték megteremtésére egy olyan korban, amikor ez a drámában és 

operában alapvető elvárás volt. A társulatból kikoptak a férfi táncosok. Vályi Rózsi 

értékelése szerint Campilli „megalkuvó közepes mesterember volt, aki féltékenyen 

őrizte a maga szakmáját és a magyar táncosokat elkülönítette a balettől” (Vályi 1956: 

92–93). A legkiválóbb táncosnők nem tőle tanultak, így Aranyváry Emília sem. 

Működése alatt nem jött létre a kapcsolódás a magyar tánchagyományok és az idegen 

eredetű balett között, „amely megfelelőbb balettmester vezetése mellett az egészséges 

fejlődéshez megadhatta volna az alapot” (Vályi 1956: 93). 

Erkel Ferenc ugyan már a 19. század közepén megkomponálta a magyar 

nemzeti operát, de a magyar balett és a balettzene megjelenése, a nemzeti táncjáték 

 
8 Két évtizednyi kihagyás után azonban Campilli műsorra tűzte Delibes balettjeit, a Coppéliát 

(1877), majd a Sylviát (1878), végül a Nailát (1881). Ekkor már épült az Operaház, és Campilli tisztában volt 

azzal, hogy megnyitását követően az opera mellett a balettnek is lényeges szerep jut majd a dalszínházban. 



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 9 

megírása még váratott magára; noha ilyen irányú kísérletek már az 1830-as években 

voltak, az áttörés elmaradt (Kerényi 1979; Major 1987). Az első reformkori 

táncjátékkísérletnek Heinisch József A haramiabanda című „magyar pantomimája” 

minősül, amelyet a Budai Játékszínben (későbbi Várszínházban) tűztek műsorra 

1834-ben. A darab különböző zenei forrásokra támaszkodik: a verbunkos jegyei, 

népzenei elemek ugyanúgy megtalálhatók benne, mint Beethoven-dallamok, azaz az 

európai műzene hatása is érezhető. Ugyancsak sikeresnek és tartósnak bizonyult a 

néptánc a Körmagyarnak (1842) köszönhetően (zene: Rózsavölgyi Márk, koreográfia: 

Szöllősy Lajos). A szabadságharc bukása után elültek az ilyen irányú próbálkozások, 

csupán Doppler Ferenc Ilka vagy a huszártoborzó (1849) és az Aranyváry Emília 

koreografálta Toborzók (1854) említhetők. A táncjátékok sikere nem kismértékben 

magyaros tartalmukban rejlett, amely illett a korszellemhez, a hazafias, nemzeti 

identitáshoz. 1849 után azonban a tiltó rendelkezések miatt háttérbe szorultak a nemzeti 

jelleget magukon viselő műalkotások, minek következtében a színházak látogatottsága 

visszaesett. A magyar színpadi tánc évtizedeken keresztül csupán Erkel operáinak 

néhány jelenetében került színre. A kiegyezést követően azonban a fellendülés jelei 

mutatkoztak: a nemzeti tánckultúra bemutatásának igénye egyre erőteljesebbé vált, 

a polgári társastánckultúra is egyre jobban terjedt, valamint az európai táncművészet 

vívmányai is éreztették hatásukat.  

Ahogy már korábban utaltunk rá, a reformkori színházi üzem – minden 

színjátéktípus esetében – elképzelhetetlen volt vendégművészek szereplése nélkül, 

majd ez a hagyomány folytatódott még évtizedeken át. Alább a Bécsből érkező balerina, 

Claudina Couqui vendégszerepléseit járjuk körbe (1863, 1864), nem utolsósorban 

azért, mert az ő produkciói érték el azt a szintet, amelyek Gyulai Pált műbírálat 

írására sarkallták a balett műfajában.  

Claudina Couqui első pesti fellépése (1863) 

Claudina Couqui hétévesen kezdett el balettet tanulni Milánóban. Kezdetben 

a Teatro alla Scalában táncolt, majd 1855-től Párizsban lépett fel. Ezt követően 

1857-ben Bécsbe, a Kärntnertortheaterbe szerződött, ahol első nagy sikerét a – Gyulai 

által a későbbiekben majd hevesen bírált – Farsangi kalandokban aratta 1858-ban, 

majd ezzel a darabbal búcsúzott 1868-ban a színháztól. 1870 és 1873 között az Udvari 

Operában is színpadra lépett. Vendégművészként megfordult Kairóban, illetve számos 

európai városban, így Londonban, Berlinben, Milánóban, Velencében, Firenzében, 

Szentpétervárott, Varsóban, valamint Pesten is (Cucchi 1904a: 126–129). A színpadtól 

1874-ben búcsúzott Rómában (Wallaschek 1909: 227–228). 

Pesten először 1863-ban vendégszerepelt, majd a következő évben ismét 

visszatért a Nemzeti Színházba. A pesti közönség előtt nem volt ismeretlen, mivel bécsi 

sikereiről beszámolt a honi sajtó is.9 Zilahy Károly szerint a császárváros közönsége 

 
9 A korszakban a napilapokon és folyóiratokon (Hölgyfutár, Nővilág, Kalauz, Vasárnapi Ujság, 

Ország Tükre stb.) túl a rövid ideig fennállt szaklapok is hírt adtak a színházi produkciókról, így az 



10 UJVÁRI HEDVIG 

nagyon kedvelte Couquit, ő maga viszont úgy látta, hogy színpadi alakításaiban „több 

a kecs és könnyűség, mint a tűz”, mimikája pedig állandó mosolygása ellenére „hidegen 

hagyja az embert” (Zilahy 1860).10 1861 nyarán már arról szóltak a hírek, hogy a 

Nemzeti Színházban három bécsi balett-táncos fellépése várható.11 A beharangozott 

vendégszereplés két év múlva valósult meg, de csak Claudina Couqui érkezett Pestre 

1863. március 29-én. Tervezett fellépéseiről már hetekkel korábban beszámoltak a 

lapok.12 A próbákat követően az alábbi darabokban állt színpadra: 

1. táblázat: Claudine Couqui pesti fellépései 1863-ban 

Balett címe Előadás napja (1863) 

Szerelmes ördög április 8. 

Gizella április 10. 

Katalin, a rablóvezérnő április 13. 

Robert és Bertram  április 15. 

Farsangi kalandok április 17., 20.  

 
Az öt balett közül a Farsangi kalandok újdonságnak számított, Pesten még 

nem játszották, így a művésznő fellépéseit fokozott érdeklődés övezte (N. N. 1863a). 
Vendégjátékát némileg beárnyékolta, hogy több lap értesülése szerint a Nemzeti 
Színházban foganatosított új intézkedések miatt csak a drámabíráló bizottság tagjai 
kaptak szabadjegyet a Gizellára13. Emiatt nagy várakozás előzte meg azon beszámo-
lókat, amelyeket Czuczor Gergely, Gyulai Pál, Tóth Lőrinc és Greguss Ágost fognak 
írni „a ballabilleről, pas deux-kről, pirouettekről, entrechats-okról, ballonadeokról 
és mind arról, amit a művésznő és környezete bemutatott” († 1863; N. N. 1863c; 
N. N. 1863h). 

Couqui kisasszony a Szerelmes ördögben mutatkozott be a pesti közönségnek. 
A balettet Pesten Campilli Frigyes állította színpadra 1851-ben.14 Látványban 
bővelkedett: „bengáli tűz, pokolégés, villámlesütés, bűvös asztal, földalóli fellövés, 

 
1850-es években megjelent Délibáb, a Nemzeti Színházi Lap, a Kolozsvári Színházi Közlöny, majd 

1860-ban az Egressy Gábor által kiadott Magyar Színházi Lap. A tárgyalt időszak szempontjából 

jelentős a Szerdahelyi Kálmán (1829–1872) által kiadott, a Nemzeti Színház „hivatalos” lapjának 

tekintett Színházi Látcső, amely 1863 és 1864 március közepe között tudósított a fővárosi színházi világ 

történéseiről. Német nyelven ugyanezt a feladatot a Morländer Mór (Moritz Engländer) által 1863 és 

1869 között naponta megjelent Zwischenakt: Blätter für Theater, Musik, Kunst und Tagesereignissse 

látta el (OSZK jelzete: FM3/2940). 
10 Kiemelés az eredetiben. 
11 Először a Pesti Napló (1861. június 7., 3395. sz.) írta meg, majd átvette a többi orgánum is, 

pl. Hölgyfutár, 1862. március 5. 28. sz. 223. 
12 Tk. Hölgyfutár, 1863. március 24. 36. sz. 317.  
13 A Giselle korabeli címe.  
14 Joseph Mazilier (koreográfia) – Napoléon Henri Reber, François Benoist (zene) – Jules-Henri 

Vernoy de Saint-Georges (librettó): Le Diable amoureux. Ősbemutató: Párizs, 1840. szeptember 23.  

A szövegkönyv alapjául Jaques Cazotte A szerelmes ördög (1772) című kisregénye szolgált. A librettóhoz 

ld.: https://petipasociety.com/le-diable-amoureux-or-satanella/. 



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 11 

poklokra leszállással, egymást éri benne” (L 1851). 1855-ben Aranyváry Emília 
főszereplésével játszották.15 A Pesti Napló a jeles produkciónak azért is tulajdonított 
nagy jelentőséget, mivel az egy újabb lépést jelentett a honi táncművészet felé  
(N. N. 1855):16 

„A színház ismét igen telt volt, mi a nemesb ballet iránti fogékonyság és részvét 

jeléül fogadható el. E jelenségnek örülnünk lehet; mert nem régen még a közönség 

nagyobb része nálunk és máshol is inkább tömjénezett az érzés-izgató bachanti táncznak. 

Midőn tehát azt tapasztaljuk, hogy a müérzék érdekkel fordul a nemesb ballet felé, mely 

ez érzékre nem ingerlő mozdulatokkal, hanem azon költői alakzatokkal, az alak azon 

plastikai szépségeivel s a táncz azon elragadó hatalmával tud és akar hatni, mi a tánczot 

is a művészetek közé emelé, haladásnak kell ezt a müérzék fejlődésében tartanunk. 

Nevezetes jelenség ez, mondjuk, fökép miután a ballet a nemzeti tánczokban veszélyes 

ellenére talált. Ez ellen annyival veszélyesb, mennyivel könnyebb a legközépszerűbb 

művésznek is a nemzeti tánczokban hatni, mig ballétben sikerrel csak jeles tánczosok 

léphetnek fel. És ez természetes. A nemzeti tánczok a közönség szenvedélyeihez közel 

állanak és általa könnyebben értett érzelmek, fogalmak nyilatkozatai: már a nemzeti 

tánczok zenéje, nem a táncz művészetének követője, hanem a táncz elöteremtöje, maga 

a táncz; mig ellenben a ballet hatásának feltételeit oly eszközökben leli fel, mik azokat, 

kik a tánczban képzelet-ingerlő mozdulatokat keresnek, meg nem ragadhatják. Ily 

eszközök: a szabályszerűség, a plastikai szép, szóval azon művészet, mely a nemesebb 

müérzékre a hideg márvány által is tud hatni.” 

Claudina Couqui vendégszereplésről a Színházi Látcsőben vélhetően Szerdahelyi 

Kálmán írt részletesebben. Kritikája – mint azt alább még látni fogjuk – egybevág 

Gyulai észrevételeivel: „Általában nem akarunk a balletnek – e szinházi fényüzésnek – 

nagy áldozattüzet gyujtani, de Couquit bámulnunk kell, mert ő bevégzett művésznő, 

ki nem csak lebeg, mint egy tündér, hanem játékával minden kedélyállapotot és 

indulatot oly drámailag fejez ki, mint egy szinésznő” (N. N. 1863c).17 A Szerelmes 

ördögben egy démon szenvedélyességét kellett megjelenítenie, és ez sikerült is 

arcjátékában, „heves és szép mozdulataiban, szilaj és kecses szökéseiben” (N. N. 1863c). 

A recenzens külön kiemeli Couqui kézmozdulatait, mivel „[a] kéz – szokták mondani – 

a szinpadon legnagyobb teher”, egy táncosnő esetében pedig fokozottan igaz ez. 

Couqui viszont ebből előnyt kovácsol, „egész diadalokat csinál kezeivel”: „Mily szépen 

hordja azokat, s mily villámsebes és finom kecsű ábrákat rajzol velük a levegőben!” 

(N. N. 1863c) A recenzens szerint az előadás csúcspontja a csábjelenetet volt, benne 

 
15 A Die Presse ugyanakkor 1854-ben azt írta, hogy a Der verliebte Teufel már megöregedett, 

a balettmesterek fantáziája megbénult, a szüzsék unalmasak és értelmetlenek voltak, és az új táncok 

sem hatottak éppen újnak (N. N. 1854a). 
16 Színlap: Pesth-Ofner Localblatt, 1855. november 28. 272. sz. [4.] A Pesth-Ofner Localblatt 

is örömmel tudatta, hogy a négy éve nem játszott művet ismét műsorra tűzték a Nemzeti Színházban. 

Campilli érdeme, hogy a megfogyatkozott és nem a legjobb nívójú balett-társulattal képes volt 

színvonalasan előadni az öt felvonásra bővített darabot (Cz 1855). 
17 A tanulmány címe is ebből az írásból, Szerdahelyitől származik. 



12 UJVÁRI HEDVIG 

a könnyedén, bájosan előadott csárdással. Couqui nemcsak remekül, hanem nagy 

kifejezőerővel táncolt. „Nála a kifejezés a fődolog. Ujja hegyétől a sarkáig minden oly 

öszhangzatos nála. Egy költői kép, mely elbájol igazsága és eszményiessége által. Ezért 

nem csupán a balettkedvelők, hanem a dráma barátai is örömmel nézik” (N. N. 1863c). 

A vendégjáték második előadása a Gizella (Giselle) című balett volt. Ez az 

„első teljes tánczjáték” magyar földön, melyet a bécsi táncos-koreográfus Pasquale 
Borri (1820–1884) állított színpadra 1847. június 12-én a Nemzeti Színházban 

(Jaquemet 2022: 61), majd az 1850-es évek közepén Aranyváry is rendszeresen 
fellépett a darabban, hatalmas sikerrel.  

A Gizelláról a Szinházi Látcső azt írta, hogy Couqui előadásában megmutatkozott 
nagyfokú technikai felkészültsége, bravúros tánctudása, s mindez könnyedséggel 

és kecsességgel párosult. Színészi játéka szinte megkoronázta a mutatványait, 
melyben segítségére volt „finom metszésű és szellemteljes” arcjátéka, mindenfajta 

érzelmet könnyedén tudott megjeleníteni. „Gizellája egész drámai életteljes kinyomattal 
bír” (N. N. 1863b). „A szegény, de kecses vincellérnőt igen szabatosan ábrázolá”, 

az első felvonás végén pedig a kétségbeesést, a tébolyt, illetve a halált szintén 

hitelesen alakította. Játékában esztétikum rejlik, alakítása megragadó, élethű volt 
(N. N. 1863b). 

A Pester Lloydban Dux Adolf annak adott hangot, hogy az utóbbi időben a 
Nemzeti Színház egyhangú és unalmas repertoárja Couqui vendégszereplésével 

felpezsdülni látszott. A Gizellában nyújtott teljesítménye teljes mértékben beváltotta 
a hozzá fűzött reményeket. Joggal, hiszen mindene adott volt a művészi teljesítményhez: 

technikai tudása révén a legnehezebb és legmeglepőbb ugrásokat is bravúrosan 
és könnyedén mutatta be, melyek a közönségnek ritka élményt nyújtottak.  

Teljesítményéhez színészi alakítása, mimikája, kifejező arcjátéka is nagymértékben 
hozzátett. Jól megmutatkozott ez az elkeseredettség, az őrület, végül a halál 

megjelenítésében. A közönség nagyon hálás volt a vendégművésznő alakításáért, 
valamint Rotter Mari,18 illetve Campilli teljesítményét is méltányolták. 

Dux ugyanakkor alapproblémákra is felhívta a figyelmet. Meglátása szerint a 
balett helye nem szilárdult meg a Nemzeti Színházban, gyakran csupán a repertoárban 

adódó lyukak betöltésére szolgált. Ez megmutatkozott a Gizella kiállításában is: nem 
működött megfelelően a színháztechnika, a második felvonásban a világítás megfosz-

totta az előadást mindennemű romantikától, a jótékony szürkület helyett nappali 

fények uralkodtak, a kísérteties félhomályra semmi nem emlékeztetett, a máskor oly 
szépen világító kékes holdnak itt nyoma sem volt (D. 1863). 

 
18 Aranyváry Emília távozását követően Rotter Mari (gyakran Rotter Irmaként említve, 1841–1913) 

lett a Nemzeti Színház prímabalerinája, noha tehetségben nem vetekedhetett vele. Szerdahelyi Kálmán 

fényképalbumában is feltűnik: „»...tagadhatatlanul halad az ügyességben, de (kénytelenek vagyunk 

bevallani) a gráciák elfelejtettek rámosolyogni, midőn született. Ő sebesen forog, lábújjhegyével oly 

gyorsan mozog, hogy annak szinte hangja van, mint a trillának, nagyokat szökik, ugrik sat. de  

előadásában nincs kecs, kerekdedség, és szabatosság. Többek közt kezeit szabálytalanúl hordozza, 

s arcával mit sem fejez ki.«” Ld. https://kozvilagitas.blogspot.com/2016/06/szerdahelyi-kalman-fenykep-

albuma-2015.html.  

https://kozvilagitas.blogspot.com/2016/06/szerdahelyi-kalman-fenykepalbuma-2015.html
https://kozvilagitas.blogspot.com/2016/06/szerdahelyi-kalman-fenykepalbuma-2015.html


 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 13 

A Gizella az 1850-es évek közepén sokat volt műsoron, minek következtében 

megcsappant iránta az érdeklődés, így 1857-ben Campilli színpadra állította a Katalin, 

a rablóvezérnőt puskadurrogással, verekedéssel, piaci komédiával.19 Claudina Couqui 

vendégjátéka kapcsán ez az előadás, valamint a Robert és Bertram kapta a legke-

vesebb figyelmet, alig írtak róla. A kritikusok érdektelensége a darabok népszínműhöz 

közel álló jellegével magyarázható. Ennek érzékeltetése végett az utóbbi darab egy 

évtizeddel korábbi bécsi recepcióját hívjuk segítségül.  

A Robert és Bertram20 cselekménye a párizsiak számára ismerős lehetett, 

mivel Robert Macaire21 történetét irodalmi adaptációkban is feldolgozták. Frédérick 

Lemaître22 alakítása által vált Robert alakja népszerűvé: lopások révén gazdagodott 

meg, majd biztosítási társaságot alapított lopások ellen. A bécsiek számára azonban 

nem voltak meg ezek a háttérinformációk, így a történet a balettben elbeszélve nem 

aratott osztatlan sikert (N. N. 1854b). Még sarkosabb megfogalmazás szerint egy 

rabló, egy csaló és egy tolvaj alakja érdekes és szórakoztató lehet a színpadon, de ez 

a két közönséges börtöntöltelék erre nem bizonyult méltónak. Párizsban sem voltak 

azok, a darab a vidám és népszínműjellegét a helyi színészek alakításának köszönhette 

(H. 1854).23 

A balett cselekményét áthatják a népies jegyek, így a szüzsé sokkal inkább 

alapját képezhetné egy hagyományos pantomimnak, mint egy balettnek, vélte több 

kritikus (N. N. 1854d; N. N. 1854e). A két főszereplő áll a középpontban, a balett 

értékét a két táncos alakítása jelenti, noha ezek divertissement-ként a pantomimhoz 

is közel állnak – írta más laptárs is (N. N. 1854d). Az első felvonás szórakoztató 

jeleneteiben megjelenik a két gazfickó, ahogy a rendőröket megtévesztendő egy pas 

de deux-t táncolnak, majd meglopják a kocsmárost, végül lóháton menekülnek. 

 
19 Jules Perrot – Cesare Pugni: Catarina, ou La Fille du Bandit. Ősbemutató: London, 1846. 

Librettóhoz ld. https://petipasociety.com/catarina-ou-la-fille-du-bandit/. Pesten: Katalin, a rablóvezérnő. 

Regényes balett táncokkal és csoportozatokkal. 4 felv. Színre alkalmazta Campilli. Bécsi bemutató: 

Katharina, die Tochter des Banditen. 1847. április 29. Ld. Der Humorist, 1847. május 1. 104. sz. 414. 
20 Michel François Hoguet – Hermann Schmidt: Robert und Bertrand: pantomimisches Ballet 

in 2 Akten. Ősbemutató: Berlin, 1841. január 22.  Színpadra alkalmazta Paul Taglioni. Librettó: 

https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00059411?page=6,7. Pesti bemutatója 1858 márciusában 

volt, melyben Aranyváry is közreműködött. Színlap: Pesth-Ofner Localblatt, 1858. április 23. 92. sz. [4.] 
21 Fiktív alak, egy gátlások nélküli csaló, a francia kultúrában a gonosz archetípusát testesíti meg. 
22 Frédérick Lemaître (1800–1876): francia színész, főleg bulvárdarabokban játszott 

karakterszerepeket.  
23 A cselekmény: Robert és Bertrand két börtönből szökött, rendőrök elől menekülő gazfickó. 

Először egy kocsmában jelennek meg, ahol a fogadós fia éppen az esküvőjére készül. Egy gyáros lánya 

a boldog ara, akinek az apja a hozományt készpénzben hozza. Noha rendőrök is jelennek vannak, 

Robert mindenféle mutatvánnyal eltereli a figyelmüket, majd kihasználva a násznép jókedvét, ellopja 

a hozományt, végül barátjával lóháton elmenekülnek. A második felvonásban Robert már egy lopás 

elleni biztosítóstársaság élén áll, miközben sok jóhiszemű embert foszt ki részvényeik által. Közben a 

rendőrség felfedi Robert kilétét, aki éppen egy gazdag márki lányát készül elvenni. Az eljegyzés napján 

ugyan megpróbálják elfogni, de Robert ismét gyorsabb, kereket old. Szökés közben barátjával 

meglovasítják két rekruta kabátját, majd megjelennek egy falusi ünnepen, ahol ismét lebuknak. Innen 

egy léghajóval menekülnek (N. N. 1854c).  

https://petipasociety.com/catarina-ou-la-fille-du-bandit/
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00059411?page=6,7


14 UJVÁRI HEDVIG 

Ezt követően a cselekmény veszít a vonzerejéből. Az első felvonás tele van akciókkal: 

betörés, üldözés, menekülés, míg a második felvonás háttérismeretek nélkül kissé 

érthetetlen. A harmadik rész a párizsi sugárúttal, a léghajóval menekülő rablókkal 

rendkívül színes és szórakoztató. A pantomimes rész jól állt a két szereplőnek, 

játékuk élénk, szórakoztató volt, s ezt a nézők is honorálták (N. N. 1854d).  

Az 1863. évi vendégszereplés zárása 

Claudina Couqui 1863. évi vendégszereplése a Farsangi kalandokkal zárult. 

Borri az álarcosbál témáját az egyik legsikeresebb darabjában, Un’avventura di 

carnevale (Egy farsangi kaland) című ötfelvonásos balettjében is feldolgozta,24  

amelyet – a fellelhető szövegkönyvek alapján – Bécsben, Milánóban, Pármában, 

Reggióban, Rómában, Triesztben, Torinóban, Firenzében, Cremonában is bemutattak 

1858 és 1864 között. A darabot Farsangi kalandok címmel Campilli Frigyes is 

színpadra állította 1863-ban a Nemzeti Színházban. A bécsi ősbemutató után a 

Pester Lloyd levelezője nyomban beszámolt az előadásról (O. R. 1858). Kritikájának 

több pontja visszacseng majd Gyulai bírálatában is. 

A bécsi élmények alapján a recenzens úgy látta, hogy ez nem az a balett, amelyről 

jó társaságban beszélni ildomos. Híján van a gondolatiságnak és a cselekménynek, 

egyetlen célja a szórakoztatás, az érzékek izgatása. Noha a három felvonást összeköti 

egy laza szál, az csupán szemfényvesztés. A látvány azonban pazar: párizsi festők, 

grizettek a szereplők, mellettük vidéki nagynéni és nagybácsi, egy angol utazó, annak 

francia kísérője, valamint számtalan mellékszereplő jelenik meg a színen. Amikor 

találkoznak, nyomban táncra perdülnek, leggyakrabban kánkánt járnak; Adeline, a festő 

modellje is mozdulatlanság helyett inkább különböző mozgásformákat mutat be. Valcer, 

polka, kánkán dívik mindenütt, a műteremben, a divatáruüzletben, az álarcosbálban. 

Természetesen utóbbiban a legnagyobb a vigalom, ahol az álnok lord álompor 

segítségével elrabolja az erényes Adelinet. A harmadik felvonásban egy ágyon fekszik, 

elrablója tiszteletteljes távolságból figyeli. Ez az egyetlen jelenet, amely Couqui  

kisasszonynak lehetősége nyílt arra, hogy mimikusként is bizonyítson, vélte a kritikus. 

Először a múlt éjszaka vidám képei peregnek le szemei előtt, a zenére önkéntelenül 

táncolni kezd, ráeszmél az idegen környezetre, felismeri a lordot, és lassan összerakja 

a történéseket. Hála barátainak, kétségbeesésre nem marad sok ideje, az egyik festő 

máris beugrik az ablakon és rátámad a lordra. Lövés dördül, a festő célt téveszt, mire 

az angol úr rászegezi a fegyverét, de lövés helyett inkább átöleli a derék fiatalembert. 

Megjelenik a vőlegény, féltékenysége szertefoszlik, megünneplik az egymásra 

találást, a vidéki nagybácsi pedig áldását adja. Ez az egyszerű szövésű cselekmény, 

amelynek csak az a bökkenője, vélte a referens, hogy két felvonáson át Adeline a 

legvadabb, a legféktelenebb a grizettek közül, majd hirtelen erélyes szűznek mutatkozik. 

 
24 Pasquale Borri – Matthias Strebinger: Un'avventura di carnevale / Karneval’s-Abenteuer in 

Paris (ősbemutató: Bécs, 1858. október 16. Librettóhoz ld.: https://www.digitale-sammlungen.de/en/ 

view/bsb10581466?page=5 

https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10581466?page=5
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10581466?page=5


 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 15 

Ez a dilemma igen szembeszökő a bíráló szerint. Majd megállapította: a balett-

táncosnőknek kifejezetten jól áll, ha istennők és mitikus alakok helyett inkább 

grizetteket és szeretőket alakítanak (O. R. 1858). A balett-történetben fordulópontot 

jelent, hogy a szerző rablók és lovagok, mondák és mesék helyett, valamint az operákhoz 

való közeledés helyett a valós párizsi életből merített, és ezt vitte színpadra 

(Wallaschek 1909: 228). 

Farsangi kalandok, a „cukrozott üresség” – avagy mi a Nemzeti Színház 

funkciója? 

A tanulmány elején olvasható, Kakas Mártontól merített mottó így folytatódik: 

„Mellettem egy alkalmatlan öreg ur ült, a ki az egész előadáson mindazon 

dohogott, hogy hát ez a czélja a nemzeti szinháznak, hogy az egész estét lábfintorgatásokkal 

töltsék be? hogy hát mit gyarapodik ezzel a nemzeti irodalom, müvészet és hazai nyelv? 

Hogy az illyen üres látványságok mi szolgálatot tesznek a nép erkölcsi mivelődésére, 

jó érzelmeinek kifejtésére s izlésére? Pedig hogy ezek volnának egy ollyan intézet 

czéljai, minő a pesti országos nemzeti színház és nem a közönség fásult érzékeinek 

felcsiklandozása s több efféle.” (Kakas 1856) 

Erre az alapvető kérdést már Claudina Couqui pesti vendégszereplései előtt 

is igyekeztek a színikritikusok megválaszolni. A Pesti Napló ítésze a Katalin,  

a rablóvezérnő 1857. évi pesti bemutatóját követően a balett és a prózai darabok egy 

fedél alatt élése nyomán azt fejtegette, hogy a vasárnap mindig biztos színházi 

napnak számított, mivel a helyi lakosok a dolgos hétköznapok után vasárnap bármit 

is adtak, színházba jártak, ezen a napon jelent meg a teátrumban a „leghálásabb, 

legkönnyebben lelkesedő közönség”. Ez a tendencia a színházvezetés felé is 

üzenetértékkel bírt: mivel a közönségnek mindegy, mi volt műsoron, célszerűnek 

bizonyult volna ezeken a napokon – ahogy erre már korábban is tettek javaslatot – 

jó drámákat adni. Ezen elképzelés mentén a Katalin, a rablóvezérnő című regényes 

balett előadása valamelyest formabontónak számított, mivel addig színművek voltak 

műsoron. Noha balettként megállta a helyét, üdvözítő lett volna a megszokott 

játékrendhez visszatérni, azaz a Nemzeti Színháznak vasárnaponként minőségi 

színművekkel kellett volna szórakoztatnia a közönséget: „nem kívánjuk, hogy többé 

a vasárnapi közönségnek ballettet mutogasson az igazgatóság” (N. N. 1857c). 

Néhány héttel korábban a Budapesti Hirlap ítésze is erre az álláspontra 

helyezkedett, érvelésében a Családi Lapok (N. N. 1857a) gondolatmenetére 

támaszkodott. Noha látványos volt a balett, „teljességgel nem illik a művészet 

csarnokába” (N. N. 1857b). Kár volt a díszletre és a jelmezekre költeni, mivel a 

pusztán szemet gyönyörködtető előadások nem érnek fel a prózai művekhez, egy 

dráma gondolatiságához, azaz az „ily látványosságra való szoktatás mindig kárára 

van a szavalati komoly előadásoknak” (N. N. 1857b). Majd megerősítette, hogy a 

dráma az, „melyet mi is a nemzeti szinházunk föhivatásának tartunk” (N. N. 1857b). 



16 UJVÁRI HEDVIG 

Egy évvel később ismét felvetődött a probléma. A Vasárnapi Ujság is azt sérelmezte, 

hogy alig tűztek műsorra „eredeti drámai előadást”, illetve legutóbb egymás után két 

vasárnap a „szokás ellenére, ballettel traktálnak bennünket”, aminek kevés volt a 

haszna (N. N. 1858).25 

Claudina Couqui pesti fellépése nyomán A Hon is rezonált a problémára 

(X. 1863). Referense a Nemzeti Színház alapfeladatának a nemzeti nyelv, művészet, 

az erkölcs és közművelődés elősegítését tekintette. E célok elérésében nem zárták ki 

egymást a különböző művészeti ágak – dráma, zene, tánc –, noha ezek egymástól 

való elválasztása, önálló intézményesülése is felmerült már korábban. Érvelése 

szerint a „nemzeti” bizonyos kötelezettségekkel és elvárásokkal jár, a „noblesse 

oblige” jegyében tudomásul kell venni, hogy minden művészeti ág esetében vannak 

bizonyos határok, minőségi kritériumok, amelyek alá nem lehet menni. A prózai 

tagozat esetében a népszínmű meghonosítását üdvözölte, míg a bohózat proponálását 

kevésbé mondta szerencsésnek. 

Ugyancsak minőségi esésként értékelte a népszínmű helyettesítését az operettel, 

pl. Rachel és Ristori idegenajkú társulatának fellépése művészeti szempontból 

elfogadható volt,26 de Levasseur27 vaudeville társulatának megjelenése nem. Fanny 

Elßler és Cerrito vendégszerepléseit a nemzeti színpadon ugyancsak tolerálhatónak 

nevezte, ellenben Pepita és társainak megjelenését nem üdvözölte.28 

Claudina Couqui kapcsán úgy látta, hogy annak táncművészetenoha sokakat 

gyönyörködtetett, a műsorválasztás lehetett volna körültekintőbb: Gizella, Uriele29 

művészi megformálást követelt, de a Farsangi kalandok, mindjárt két előadás keretében, 

visszaesést jelentett. Az alapvető problémát a kánkánban látta, amely tisztességes 

hölgyeknek nem való, még akkor sem, ha azt „farsangi táncnak” nevezték, és „modest 

cancant fogunk járni, erényes taglejtésekkel, megmutatjuk, hogy lehet cancant 

szemérmesen is lejteni” (X. 1863). A bíráló szerint ugyancsak értelmetlen volt 

berakni a balettbe a csárdást, mivel nem oda való, ugyanis e tánc alaptulajdonságai 

merőben mások.30 

Couqui pesti vendégszereplése kapcsán e darabról írtak a legtöbb lapban.  

A Színházi Látcső rámutatott arra, hogy a táncjátékot kihagyásokkal, rövidítve 

 
25 Évekkel később a Fővárosi Lapok már úgy látta, hogy a balett vált uralkodóvá: „Haladunk. 

Régen vasárnaponként népszínművek járták, most már eszményi ballet” (N. N. 1864f). 
26 Hasonlóképp Gyulai 1908, 137–164, 167–216. 
27 August Levasseur a párizsi Académie Impériale de Musique táncosa, 1858-tól a Hamburgi 

Városi Színház balettmestere és szólótáncosa volt. 
28 „Egy berlini lap igy jellemzé a világhirű táncosnők művészetét. Taglioni táncol, hogy 

felforralja a vérünk; Elsler [!], hogy tetszést arasson; Grahn Lucille, hogy bámulatra késztessen; 

Pepita, hogy ingereljen; Cerrito, hogy elkábítson; Couqui – mint akinek magasztalására iratott e 

párhuzam – táncol, hogy táncoljon, mert a tánc a szenvedélyétől át van ihletve, mert a tánc élete, eleme, 

mert ő egészen és csupa tánc.” (N. N. 1863i) 
29 A nő-ördög a Szerelmes ördögben.  
30 Más referens szerint is (Bulyovszky 1864b) a jelent a kánkán dominálja, „mely a régi 

ballethez képest olyan, mint egy tempevölgyi fürdő nymphához képest a pezsgőtől mámoros grisette 

valamelyik párisi tapis franc-ban”. 



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 17 

játszották. Couqui szebbnél szebb táncokat adott elő, többek között a csárdást a 

férfinek öltözött Rotter Marival „oly bájjal és délcegséggel járta, mintha alföldi 

lakodalmakban a tősgyökeres néptől tanulta volna”, a spanyol dallamokra előadott 

produkcióját pedig „a spanyol hév és szilajság” járta át, Couqui „valódi művészi 

bensőséggel bír” (N. N. 1863e). Mindezekhez kecses, könnyed mozdulatok, bájos 

kifejezés társult. Előadását gyors, könnyed forgások, bravúros lábtechnika jellemezte. 

Jelmezei is a táncokhoz igazodtak: a csárdásnál nemzeti színű szoknyát és pártát viselt, 

míg a spanyol táncban a fejdísze volt nemzeti színű. A recenzens a balettbemutató 

legjobb részének a díszkerti mulatságot nevezte a szalagtánccal, a háttérben színes 

lugasokkal. A darab egy „zajos és népies” farsangi tánccal zárult (N. N. 1863e). 

Ugyancsak zajos volt az előadás fogadtatása: éljenzésben, hatalmas tapsban volt 

része, több táncát meg kellett ismételnie, és az első, előkelő urak által bérelt 

páholyokból „koszorúk és bokréták egész záporát szórták lábaihoz. E virágszórás 

három ízben is megújult” (N. N. 1863e). 
Couqui érdemei közé lehetett sorolni, hogy a kánkán megjelenhetett a nemzeti 

színpadon, vélte egy másik laptárs (N. N. 1863f).31 Betudhatta ezt talán annak is, 

hogy a darab inkább volt „bál”, mint balett. Couqui további érdemei közé sorolta, 
hogy „büverőt adott a férczműnek is” (N. N. 1863f). Egyes táncai, főleg a csárdás,  

a spanyol tánc nagy tetszést arattak, „koszorukkal, s egész virágesőkkel fogadtattak” 
(N. N. 1863f). Vendégjátéka után jelentős űrt hagyott maga után, a közönséget nehéz 

volt visszacsalogatni a színházba (N. N. 1863g). 

Gyulai Pál 

Gyulai Pál (Ajkay–Császtvay 2018; Beke 2017; T. Szabó 2021) Claudina 
Couqui vendégszereplése okán két bírálatot jelentetett meg 1863 áprilisában a 

Koszorúban, majd ezeket felvette a Dramaturgiai dolgozatokba is. Meglátása szerint 
az olasz művésznő már első vendégjátéka alkalmával meghódította a nézőket, és 

„sokkal mélyebb hatást tett közönségünkre, mint a hogy rendesen a tánczosnők 
szoktak” (Gyulai 1863a). A Bécsből érkezett vendégbalerinában az foghatta meg, 

hogy noha híres, virtuóz tánctudással bíró balett-táncosnők már 10–15 évvel azelőtt 
is megfordultak pesti színpadokon, akár a Nemzeti Színházban is,32 drámai kifejezésmód 

tekintetében egyikük sem vetekedhetett Claudina Couqui színpadi jelenlétével: „nem 
hiszszük, hogy közülök bármelyik jobban értett volna nálánál ahhoz, hogyan kell 

eszméket, érzéseket, szóval egy egész drámai cselekvényt kifejezni táncz, mozdulat 

és arczjáték által” (Gyulai 1863a). 
Gyulai bírálatában világossá tette, hogy a balettben is a „drámai felindulást” 

kereste, a táncosok színészi képességeit méltányolta. A műfajjal szemben támasztott 
elvárásai közé sorolta, hogy a táncon, a technikai tudáson, a „legnehezebb 

 
31 A recenzens ezen állítása módosításra szorul. Ld. alább a Farsangi kalandok tárgyalásánál. 
32 Ahogy arra korábban utaltunk, vendégbalerinák már az 1840-es évektől kezdve rendszeresen 

megfordultak Pesten és Budán, így Gyulai láthatott táncszínházi előadásokat, illetve tájékozódhatott a 

korabeli lapokból (pl. Életképek, Honderű, Hölgyfutár, Pesti Divatlap, Divatcsarnok).  



18 UJVÁRI HEDVIG 

tánczképletek” bemutatásán túl a színpadon megjelenő táncos produkciókban is a 
„drámai cselekvényt” tartotta szükségesnek, a balettől is ezt várta el. A dráma 

műneme és a balett között ebben annyi különbséget látott, hogy míg előbbi a szóra, 
a beszédre épít, addig utóbbi zenei kíséret segítségével, tánccal, arcjátékkal és 

pantomimmal juttatja kifejezésre az emberi érzéseket, érzelmeket, ezek révén válik 
érthetővé a jelenetekből összeállított cselekmény. Ez a négy tényező: a zene, a tánc, 

a mimika és a tagjáték segíti a balettszerzőt a narrációban, a könnyen megérthető 
történet elbeszélésében. A balett-táncosnő feladata, művészete pedig mozdulatok 

révén a lélekállapot, az eszme minél hitelesebb kifejezése, a báj, a kellem, a tánctechnika 

ezt kell, hogy szolgálja, vélte. 

A balettben a drámai kifejezésmód primátusának első megtestesítőjét, tökéletes 

példáját (az első) Marie Taglioniban látta,33 akit véleménye szerint Fanny Elßler soha 

nem volt képes felülmúlni. Ebbe a vonulatba illeszkedett Claudina Couqui is, aki 

„[m]ozgékony izmu arczával az érzések legfinomabb árnyalatait is kifejezi” (Gyulai 

1863a). Mozdulatai, tánca összhangban volt a jelenetek által megkövetelt különböző 

lélekállapotokkal, kellő bájjal juttatta kifejezésre a szerepe által megkövetelt 

érzéseket, ezen csak a korszellem által diktált nehéz tánctechnikai elemek, „nyaktörő 

képletek”, a test megerőltetése torzított olykor, ami nem kismértékben vált a jó balett 

hátrányává (Gyulai 1863a). Azonban ez nála jóval kevesebbszer fordult elő, mint 

más balerináknál, folytatta érvelését. 

Couqui kisasszony pesti vendégszereplése alkalmával több balettben is fellépett, 

így a hazai közönség már a korábbi években is adott Gizellában, valamint a Szerelmes 

ördögben is láhatta. Gyulai Couqui érdemének tudta be, hogy eddig „senki se tudott 

adni e műveknek annyi plastikai érthetőséget, a megszólalásig hű kifejezést”, mint ő 

(Gyulai 1863a). A Gizellában természetes volt az elmúlása, „[m]i szépen halt meg, 

híven a természethez, de a szép formák határai közt, semminemű materialistikus 

eszközt nem használva”, majd villivé változva, a sírba szállva „mily jellemző bájjal 

fejezte ki a szerelmet, mely a sírban sem hamvadhat el” (Gyulai 1863a). A Szerelmes 

ördögben még tudta fokozni a teljesítményét, képes volt élénken éreztetni a nézőkkel 

a cselekmény változása szerint folyamatosan alakuló démoni karaktert. A démoni 

árnyalatok több színét mutatta meg: „A pajkosság és ellágyulás, a féltékenység és 

a boszu, a csáb és harag számos árnyalatban elevenedtek meg arctán, tánczán, 

mozdulataiban” (Gyulai 1863a). A darab végi átváltozásban, mikor is démonból 

angyallá lett, olyan alakítást nyújtott, amely a legjelesebb színésznők szerepfor-

málásával vetekedett, fejtetti ki Gyulai. 

A bírálat a színpadi produkciókon túlmutatott, és reális helyzetértékeléssel 

zárult. Gyulai világossá tette, hogy kedvező hangú bírálatával „nem izgatni” akart a 

balett mellett. Úgy vélte, egyrészt mérlegelés tárgyát képezte, mi egy nemzeti 

színház elsődleges feladata, s ehhez játékrendjébe mely színjátéktípusok illeszt-

 
33 Marie Taglioni (1804–1884) svéd és olasz gyökerekkel bíró balett-táncosnő, megkerülhetetlen 

alakja az európai tánctörténetnek. Unokahúga, Marie Taglioni (1833–1891) ugyancsak elismert 

balerina volt, aki később Joseph Windisch-Grätz herceg felesége lett. 



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 19 

hetők, másrészt a táncos műfajhoz jelentős anyagi források szükségeltettek, amelyek 

nem álltak a színház rendelkezésére. Ugyanakkor kivételes tehetségű táncművészek 

érkezésekor értékelni kellett színre lépésük pozitív hozadékát: „a nemzeti szinház fő 

czéljának nincs köze a ballettel, pénzünk sincs elég, hogy megbirhassuk, de mindig 

jól esik méltányolnunk a kitűnő művésznőket, kivált oly oldalról, melyet nálunk nem 

vesznek eléggé figyelembe” (Gyulai 1863a). 

Claudina Couqui vendégszereplésének zárásaként a Farsangi kalandokban 

lépett fel.34 Gyulai második bírálatában ezt az előadást vette górcső alá. Határozott 

verdiktje szerint a színre vitt mű nem a balett műfajába tartozik. Leginkább a 

cselekményt hiányolta belőle, ezáltal „semmi értelme az egésznek” (Gyulai 1863b). 

Az ítész figyelmét nem kerülte el, hogy a darabon jelentős változtatásokat hajtottak 

végre, minek következtében „[l]ett belőle aztán egy izléstelen egyveleg, melyet 

balletnek nevezni nem volna szabad egy nemzeti szinház szinlapján. Nem az a baj, 

hogy rosz ballet, hanem hogy nem ballet” (Gyulai 1863b). A primabalerinát is 

megrótta, mivel „ily semmiségben lép fel, midőn oly jól tudja kifejezni a ballet 

drámai oldalát” (Gyulai 1863b). A Farsangi kalandokban azonban erre nem nyílt 

lehetősége; ugyan szépen táncolt, de híján volt a drámai kifejezőerőnek. „Mit is 

fejezett volna ki, hiszen nem volt mit” – jegyezte meg Gyulai (1863b). A megoldást 

az jelenthette volna, „ha ez ugynevezett ballet helyett egy ízléssel szerkesztett 

egyvelegben lép fel” (Gyulai 1863b). Ebben is helyet kaphatott volna a karneváli 

jelenet, amely meglátása szerint az egész műben a legjobb rész volt, és a magyar tánc 

is a helyére került volna. A siker mindezek ellenére nem maradt el, de a Szerelmes 

ördögben, valamint a Gizellában jobban megérdemelte volna, szólt a verdikt. 

Gyulai Pálnak a színpadi táncról alkotott véleménye és dramaturgiai nézetei 

teljes mértékben fedik egymást (Kovács 1963). A szépirodalmi és divatlapok, valamint 

a politikai napilapok is már a neoabszolutizmus éveiben élénk figyelemmel kísérték 

a színjátszás és a dráma ügyét. Rendszeresen írtak a pesti játszóhelyek, legfőképp a 

Nemzeti Színház előadásairól, nem ritkán beleszóltak a műsorpolitikájába. Gyulai 

életművében is kiemelt helyet foglalnak el a drámabírálatok; már az 1850-es években 

is rendszeresen jelentette meg kritikáit, majd a következő évtizedben figyelmét még 

inkább a színház felé fordította. A magyar színjátszás irányában mutatott érdeklődést 

annak helyzete és feladata indokolhatta, ugyanis a színpad meghatározó szellemi 

erőteret képviselt már a reformkorban, nagy hatással volt a nemzeti mozgalmakra, 

az önálló nemzeti kultúra ügyére, a dráma társadalmi és nemzeti szerepének 

alakulására. A dráma és a színművészet azért is válhatott közüggyé, nemzeti üggyé, 

mivel az elnyomás éveiben a Nemzeti Színház volt az egyik olyan kulturális 

közintézmény, amely az neoabszolutizmus éveiben is folytathatta tevékenységét, így 

a magyar nyelv és kultúra fellegvárának számított. Feladata a nemzeti öntudat 

erősítésében állt, és ez az elvárás fogalmazódott meg minden művészeti ág irányában 

(Kovács 1963: 226–227). 

 
34 Gyulai szerint vendégszereplése során háromszor, valójában kétszer. Ld. lejjebb. 



20 UJVÁRI HEDVIG 

Gyulai bírálatának központi eleme a „cselekvény”. Értelmezése szerint a 

cselekmény alapvető eleme a drámának, mert leginkább „benne valósul meg és általa 

tükröződik a hős jelleme” (Kovács 1963: 245). A szereplők fejlődésének lelki indíttatása 

szintén kiemelt figyelmet kap nála. Alapkövetelményként fogalmazta meg, hogy a 

jellemábrázolásnak nem a színfalak mögött, hanem a néző szeme láttára, a cselekményben 

kell végbemennie. „A jellem és a cselekvés belső, lényegi kapcsolatát sürgette”, nem 

tudott azonosulni a romantika meglepetésszerű történéseivel, a váratlan fordulatokkal, 

elutasította „a cselekmény váratlan fordulatainak halmozását, az olcsó izgalomkeltést, 

azaz a romantikus hatásformákat” (Kovács 1963: 247–248). A mese- és tündérvilágot 

nem tartotta megfelelő drámai alapnak, noha nem vitatta, hogy költői fantázia, líraiság 

megjelenhet ilyen művekben is (pl. Csongor és Tünde) (Kovács 1963: 251). 

Bírálati szempontjai szerint a cselekménnyel szorosan összefügg a színházi 

előadás időtartama, azaz adott, hogy néhány órán belül kell bemutatni sorsokat, 

egy teljes emberi életet, bonyodalmat teremteni, majd azokat megoldani. Mindez 

a drámaírótól a néző figyelmének fenntartása érdekében gyors, lendületes 

cselekményszövést követel. A regénnyel ellentétben epizódszerű jelenetekre, több 

szálú cselekményvezetésre, az események lassú ábrázolására nincs mód. Az expozíció, 

majd az ebből adódó bonyodalom szoros egységet képez, előbbinek szinte a mű egészét 

exponálnia kell. A jellemrajz lehetőségei ennek fényében korlátozottak, a részletes és 

bonyolult ábrázolásra nem nyílik mód. A szereplők természetesen könnyen találhatják 

magukat szövevényes helyzetekben, de ez mindig a helyzetekből adódó bonyodalom 

hozadéka, nem a jellem összetettségéből adódik (Kovács 1963: 252–253). 

Angyal Dávid is arra mutatott rá, hogy Gyulainál a valódi dráma nem 

nélkülözhette a cselekmény és a jellemrajz összhangját. A Gizellában is megjelenő 

színpadi halál kapcsán szintén határozott álláspontra helyezkedett (Angyal 1911: 378). 

Véleménye szerint ez nem egyszerű színpadi helyzet, viszont „nagy hiba, ha a színpadon 

úgy akarunk meghalni, mint ahogy az életben szoktak az emberek. A halált soha sem 

szabad a színésznek a reális oldalról felfogni s oly hűségre törekedni, mely az orvosok 

tetszését megnyerte” (Angyal 1911: 380). 

2. táblázat: Claudina Couqui második pesti vendégjátéka 1863-ban és 1864-ben 

1863 1864 

Szerelmes ördög ✓ április 7., 12. 

Gizella – 

Katalin, a rablóvezérnő – 

Robert és Bertram  – 

Farsangi kalandok (víg balett) ✓ április 2., 6.35 

 Esmeralda (regényes balett): április 10., 13.36 

 
35 Az április 3-ra tervezett fellépés enyhébb rosszullét miatt elmaradt. Ld. (N. N. 1864b).  
36 Fővárosi Lapok április 12-én (N. N. 1864f) másnapra a Farsangi kalandokat adta meg Couqui 

utolsó vendégjátékaként, ugyanakkor az április 13-i lapszám már az Esmeraldát hirdette búcsúelőadásként. 



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 21 

Claudina Couqui 1864 áprilisában visszatért Pestre. Az előző évhez képest 

csak három balettben lépett fel: a Farsangi kalandokban, a Szerelmes ördögben, 

illetve újdonságként az Esmeraldában. „Ha jól emlékszünk, a t. művésznő, tavalyi 

ittlétekor, még bizonyos szigorú és komoly kritikust is elragadott lábművészetével”, 

írta a Koszorú Gyulaira utalva (N. N. 1864a). Következő évi műsorválasztását 

azonban a Fővárosi Lapok elsősorban a Farsangi kalandok miatt nem tartotta 

helyénvalónak (N. N. 1864b). Noha egy évvel korábban ebben a darabban aratta a 

legnagyobb sikert, a recenzens szerint úgy tűnik, hogy a művésznő „szívesen elhajlik 

egy kissé a múzsától”, s a közönség kegyeiért újabb pesti vendégszereplését e 

darabban kezdte meg. Választását nem kismértékben kísérte értetlenkedés, mivel a 

mű „jóval kevesebb, mint egy ros[s]z ballet, miután nem is ballet”, sokkal inkább 

egy táncegyveleg, mely jelentős rövidítésen esett át, valójában fércmunka, mely 

mindennemű drámai cselekményt nélkülöz (N. N. 1864b). Ez viszont a műbíráló 

számára nem volt elfogadható, mivel egy táncjáték esetében ez alapvető elvárásként 

fogalmazódott meg. 

A híradások alapján ezeknek a kívánalmaknak a másik két balett, a Gizella, 

valamint a Szerelmes ördög sokkal inkább eleget tett. Előbbiben „oly meghatólag 

tud meghalni”, utóbbiban pedig „egy enyelgő démon” hangulatváltozásait képes 

művészileg mélyen, hatásosan megragadni (N. N. 1864b). Ezekhez mérten a 

quodlibetben csak figyelemreméltó tánctudását volt módja megmutatni. Couqui 

kisasszonyban azonban ennél több rejlett a Fővárosi Lapok színi kritikusa szerint: 

képes volt az árnyalt jellemábrázolásra, a plasztikus történetmesélésre, színészi játéka 

révén a drámai elemek megjelenítésére. Mindezen képességeit a Farsangi kalandokban 

nem tudta kamatoztatni, mivel a táncfolyam révén csupán könnyed mozgása, bájos 

taglejtése, testének hajlékonysága tárult a nézők elé. Ezáltal lényegében csak a 

gyönyörködtetés állt az előadás középpontjában, míg egy cselekményben bővelkedő 

táncjátékban ezek az eszközök mind egy magasabb célt, a művészi ábrázolást kellett, 

hogy szolgálják. A recenzens úgy vélte, mintha ezekkel a kívánalmakkal a közönség 

is kezdene valamelyest azonosulni, legalábbis a tavalyihoz képest kissé visszafogottabb 

tapsból erre a következtetésre jutott (N. N. 1864b).  

A műbíráló rámutatott kora balettjének tendenciáira, azaz arra, hogy e műfaj 

is egyre inkább kezdett veszíteni a poézisből, a tündérek, pillangók, villik, démonok 

helyébe egyre inkább polgári alakok léptek. Ugyanakkor leszögezte, hogy a táncjáték 

bármilyen irányba is fejlődjék, a cselekményről, a kerek egész történetszövésről nem 

mondhat le a puszta látvány javára. Egy ilyen kaliberű művésznő, mint Couqui 

esetében pedig színházvezetési hibának nevezte, hogy kvalitásait nem aknázták ki 

jobban egy szerencsésebb műsorválasztással. Meglátása szerint ehhez a pesti 

balettrepertoár alapvetően szűkösnek bizonyult, valamint díszletekben és gépekben 

sem bővelkedtek színházaink. Mindezek mellett a vendégművészek szerepeltetése 

nem kis anyagi áldozattal járt (N. N. 1864b). 

A kritika szerint, noha a Farsangi kalandok egésze szegényes darab volt, egy 

része, a seguidilla mégis valódi csúcspontot jelentett. Ehhez kellett Couqui vonzó 



22 UJVÁRI HEDVIG 

megjelenése, jelmezét fekete fátyol és meggyszínű, fekete csipkével diszitett ruha 

alkotta, valamint kacér testtartása, „arca csupa vágy, ábránd és édelgés”. A táncjáték 

zenéje is „oly hivogató és szerelemteljes, hogy szinte sajnáljuk e péle-méle táncjáték 

cirkusi zenéjébe” (N. N. 1864b). Kecses lépések, castagnetta csattogása, dobpergés 

vezette fel az érzéki, gyors és szenvedélyes mozdulatokból álló táncot. Tavaly ezt 

meg is kellett ismételni, egy évvel később viszont ez elmaradt. A recenzens megemlíti 

a táncosnő betegségét, ami talán hátráltatta az előadásában, de ettől ő „költői jelenség 

lesz még sokáig” (N. N. 1864b). További táncaiban szép alakzatok, játszi könnyedség, 

báj mutatkozott meg. „Ily tánc a női test költészete. Szeresd meg ezt, s a kánkán 

szilaj és nyers érzékiségétől el fogsz fordulni” (N. N. 1864b). A recenzens nem 

tartotta magát balettrajongónak, nem is gondolta, hogy e műfaj feltétlenül a nemzeti 

színpadra kívánkozott volna, de amennyiben a balett önálló létjogosultságra tartott 

igényt, úgy Couqui kisasszony művészete szolgálhatott iránymutatásként. Azonban 

hozzá illő(bb) táncjátékban kellett volna őt szerepeltetni. 

A Fővárosi Lapok ítésze a továbbiakban úgy látta, hogy Couqui a Farsangi 

kalandokban ugyan „újra elbájolta” a közönséget, ennek ellenére ez a darab nem volt 

méltó művészetéhez, tehetségéhez (N. N. 1864c). Pesten azonban továbbra is fennállt 

az az alapvető probléma, hogy a Nemzeti Színház balettrepertoárját emberemlékezet 

óta két eszményi balett, a Gizella és a Szerelmes ördög határozta meg. A színház 

vezetése „ha a táncjátéknak is önálló tért ad, gondoskodhatnék egy pár újabb 

balletről”, legalább vendégjátékok alkalmával (N. N. 1864c). A másik problémát az 

elnyűtt jelmezek és az elkopott díszletek jelentették, mivel a kedvezőtlen látvány 

nem vonzotta be a közönséget, még neves vendégművészek esetében sem. Couqui 

fellépésekor „is voltak üres zártszéksorok és páholyok” (N. N. 1864c). 

A Családi Kör referense szerint noha Couqui kitűnő táncosnő hírében állt, 

„nem igen válogatós diadali eszközeiben”, különben nem a Farsangi kalandokban 

lépett volna fel először második pesti vendégszereplésén, mivel ebben a táncműben 

„mindent láthatni inkább, mint a tánc költészetét” (–i –r. 1864). Legkevésbé a 

Debardeur-táncot tartotta alkalmasnak arra, hogy a nemzeti színpadon bemutassák. 

„Hagyjuk a budai színháznak a »Dunanan«-féle babérokat.” (–i –r. 1864). 

Bulyovszky Gyula (1864a) szerint a Farsangi kalandok „cukrozott üresség”. 

Couqui előadásmódja nem nyűgözte le, „vagy nem elég erővel, vagy nem elég 

kedvvel táncolt” (Bulyovszky 1864a). Utóbbiban kételkedett, mivel egy estére 

négyszáz forint fellépti díjat kapott. Couqui már túl volt „az ifjúság első báján”, 

vélte, helyette „bizonyos arányosság s befejezettség van úgy plastikájában, mint 

táncában” (Bulyovszky 1864a). 

A Pesti Napló recenzense is hosszan tárgyalta az Esmeralda kiállítását, a kopott 

jelmezek és díszletek okát kutatta. Úgy látta, hogy tavaly sem voltak ezek a díszítmények 

jobb állapotban, mégis telt házat vonzottak az előadások, így ezzel nem lehetett 

magyarázni az idei év kevesebb nézőszámát. Azóta pedig a színház alkalmazott egy 

díszletfestőt azzal a feladattal, hogy újakat tervezzen, a régieket újítsa fel, illetve a 



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 23 

balett is több ízben kapott új jelmezeket. „Soha ne keressük a baj okát másutt, mint 

ahol valóban van”, hangzott az intelem (N. N. 1864i).37 Tavaly ugyan még silányabbak 

voltak a díszítmények, viszont Couqui kisasszony első ízben vendégszerepelt Pesten, 

amit felfokozott várakozás előzött meg. Idei vendégjátéka azonban egybeesett egy 

német színésznő pesti tartózkodásával,38 aki a kánkánt járta, „mégpedig oly természetes 

szemérmetlenséggel, milyennel Couqui valódi művészete nem képes versenyezni” 

(N. N. 1864i).39 A kánkán megjelenése több kritikus szerint is pozitív visszhangot 

váltott ki, üdvözölték, hogy Párizs után végre nálunk is megjelent. A recenzens 

szerint ez egyet jelentett az ízlésrombolással, a nagyközönség hamarosan még 

kevesebbel is be fogja érni.  

Ebben a bírálatban is felvetődött az alapvető kérdés, azaz mennyiben volt 

helye a balettnek az ország első színházában. A határozott verdikt szerint a nemzeti 

színpadon a balettnek nem önálló létjogosultsága, csupán az opera és a dráma 

részeként volt értelmezhető. Önálló balett bemutatására csak kivételes esetben 

kerülhetett sor, „s csak akkor, ha különösen a drámának nincs hátrányára” (N. N. 1864i). 

A színjátéktípusok közül a balett felelt meg legkevésbé a Nemzeti Színház céljainak. 

Alapvető elvárás volt vele szemben, hogy a dráma primátusa mellett csak a 

legszükségesebb anyagi ráfordítást és a legkevesebb időt (játszási napokat) kapja 

meg. A jelenlegi igazgató teljes mértékben eleget tett ezen kívánalmaknak, így 

dicsértet érdemelt: először azokat a díszleteket, jelmezeket javíttatta ki, melyek 

valamely dráma színre viteléhez szükségeltettek, és ugyanezen elgondolások mentén 

készíttetett újabbakat is (N. N. 1864i). 

Claudina Couqui vendégjátéka kapcsán a Pesti Napló, lényegében a Nemzeti 

Színház hivatalos bírálója és a Fővárosi Lapok polémiába keveredtek. Utóbbi ítésze 

szerint Couqui sikere az ütött-kopott, ronda díszletek miatt volt kevésbé zajos, mint 

tavaly, míg utóbbi szerint a színház festője a Shakespeare-ünnepre készült, így teljesen 

érthető volt, ha nem a vendégművésznő előadásának díszleteivel foglalatoskodott. 

Álláspontja határozott volt: „A Shakespeare-ünnep mindenek előtt való, míg a 

balletnek – nézetünk szerint sem kellene tért adni a nemzeti színpadon” (N. N. 1864j). 

 
37 A Fővárosi Lapok szerint is veszített az újdonság varázsa a fényéből: noha Couqui 

„elragadó bájjal táncolt”, valamint színészi alakítása is kiváló volt, „de most még sem költ oly nagy 

zajt, mint tavaly. Úgy látszik, a legtöbb ember azt tartja: ha vendég, ne csak jó, hanem újdonság 

legyen” (N. N. 1864f). 
38 Josephine Gallmeyer (olykor Gallmayer, 1838, Lipcse – 1884, Bécs) színészi pályafutásának 

első állomásai tk. Brünn, Brassó, Temesvár, Pest, majd 1862-ben szerződtette a Theater an der Wien. 
39 A helyzetre, Gallmayer szereplésére, kánkánjára a Fővárosi Lapok is utalt: „Sokaktól halljuk, 

hogy nem annyira szép, mint botrányos. Ez a »Dunanan apó«-beli szilajságok non plus ultrája, melyet 

szemérmes nő nem nézhet pirulás nélkül. Hallottunk kifakadásokat is. »A hatóság – mondák, – a budai 

kankántáncosokat is meginté, s jól tette, ezt is megkellene inteni, még pedig jó erősen. […] s nem lehet 

a két pesti szinház közti különbséget jobban kifejezni, mint azzal, ha elmondjuk, hogy míg amott 

Gallmayer k. a. piritja el a nőket, s kacagtatja a férfiakat; ugyanazon időben itt Couqui k. a. bájol el 

mindnyájunkat eszményi szép táncával” (N. N. 1864e). 



24 UJVÁRI HEDVIG 

Meglátása szerint még oly híres táncművész vendégszereplését is úgy kell igazítani, 

hogy az időben ne hátráltassa egy dráma színre vitelét, és többek között a díszletfestő 

érjen rá. A megfelelő kiállítást a balett is megkövetelte, mivel elsősorban a szemet 

gyönyörködtette, és ez nem nélkülözhette a harmóniát. Ha már színre állítják, úgy a 

fellépőknek és a nézőknek biztosítani kellett a megfelelő látványt a színpadi 

összhatás és az előadás teljessége érdekében. Egy nagy színház alapvető feladatai 

közé tartozott, hogy hozza rendbe, illetve tartsa renden díszlet- és jelmeztárát. 

Ugyanakkor ha idő hiányában elmaradt egy balett megfelelő kiállítása, „akkor ne 

hívjanak meg vendégtáncosnőt” (N. N. 1864j).  

A kép lap közti csatározás tovább folytatódott a balett jelmezei és díszletei 

miatt. A Pesti Napló megismételte az érveit, valamint álláspontját a műfaji 

hierarchiát illetően. Utóbbi terén konszenzus volt a laptársak között: a balettnak 

csak a drámának alárendelt pozícióban volt létjogosultsága, önálló teret nem 

nyerhetett (N. N. 1864k).  

A vitában a Pesti Napló kitért a Fővárosi Lapok egy mondatára, mely szerint 

az az előbbit tartotta a Nemzeti Színház hivatalos bírálójának, illetve sok belső 

dologról volt tudomása. Ezeket a megállapításokat a Pesti Napló visszautasította. 

Egyben utalt arra, hogy a Nemzetinek volt egy hivatalos orgánuma, a Szinházi Látcső, 

melynek Vadnai Károly, a Fővárosi Lapok főmunkatársa is tagja volt. A Pesti Napló 

deklarálta függetlenségét, jóhiszeműségét, a dráma iránti elkötelezettségét, írásaiban 

csak saját újságírói programjukhoz, szakmai hitvallásukhoz tartották magukat, és 

nem hivatalos bírálóként írtak a színházi előadásokról. Ebbe belefért az is, hogy 

amennyiben a Nemzeti igazgatóságát megítélésük szerint igaztalan és méltatlan 

támadások érték, úgy védelmére keltek (N. N. 1864k). 

A vita csak nem jutott nyugvópontra. A Fővárosi Lapok írásában röviden 

visszatért a darabok kiállításának problémájára. A Couqui vendégjátéka kapcsán 

tapasztalt helyzet azért állhatott elő, mert a rendelkezésre álló anyagi források jelentős 

részét jelmezekre fordították a színpadtechnika korszerűsítése helyett. A recenzens 

szerint az lett volna az üdvözítő, ha az új jelmezek apránként készültek volna el, míg 

a rendelkezésre álló nagyobb összeget a színpad átalakítására kellett volna fordítani 

(N. N. 1864l).  

A színikritikusok személye miatt is válaszolt: a Pesti Napló szerint a hivatalos 

lap a Színházi Látcső volt, s Vadnai is publikált benne. A kiadvány azonban 

tiszavirágéletűnek bizonyult. A Fővárosi Lapok azzal vágott vissza, hogy a Pesti 

Napló heti szemléje, noha név nélkül jelent meg, köztudott, hogy azt Szigligeti írta 

(N. N. 1864k).   

Couqui újabb vendégjátéka kapcsán a Pester Lloyd is kifejtette álláspontját  

(Ꝝ 1864). Meglátása szerint Couqui jelenléte felpezsdítette a pesti színházi életet, 

ehhez nem fért kétség. A balerinának bőven akadt vetélytársa, nem ő a legjobb táncosnő. 

Művészetének technikai értelemben megvoltak a maga határai: nem övé volt a 



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 25 

leggyorsabb piruett, ugrásait sem olyan biztonsággal abszolválta, mint Legrain40. 

Azonban mindenképpen ki kellett emelni a táncában rejlő jótékony harmóniát, 

veleszületett ritmusérzékét, amely akár néhány énekesnőnek is a javára válhatott 

volna. A Velencei karnevál és a seguidilla előadását külön is méltatta.41 Couqui 

mimikáját mások is dicsérték, de a recenzens szerint nem tudta levetkőzni az olasz 

hagyományt, és arcjátéka inkább a zene ritmusát, s nem a szív dobbanását követte. 

A Farsangi kalandok jelentős állomásnak bizonyult színháztörténetünkben, 

mivel a kánkán ebben lépte át a Monarchia határait. A debardeur a modern karnevált 

jelképezte. A félelmetes Domino, a vidám Harlekin, az együgyű Pierot mellette 

idejétmúlt, túlhaladott alakoknak tűntek. A balettelőadás kapcsán felrótta, hogy a 

darabot jelentős húzásokkal adták, és ennek a cselekmény látta kárát. A jelen 

balettjében azonban már ebből a szempontból nehéz volt kárt tenni, mivel már nem 

a műfaji formáknak megfelelő témákból merített, cselekménye nem szervesen épít-

kezett, nem egy dramaturgiai ötlet szerves kibontását nyújtotta, hanem minden, 

táncok sorába illeszthető szüzsének helye volt, ahogy többek között a Farsangi 

kalandokban is (ahol példának okáért egy párizsi ruhaüzletben csárdást táncoltak). 

Ebben az esetben hogy lehetett volna cselekményről beszélni? – tette fel a kérdést a 

recenzens (Ꝝ 1864). 

A Fővárosi Lapok kritikusa szerint a Szerelmes ördög a Farsangi kalandokhoz 

képest jóval szerencsésebb választásnak bizonyult, mivel ennek a balettnek „már van 

alapeszméje”, cselekménye, s lehetőséget biztosított a szereplőknek ahhoz, hogy 

a táncon túl „ne csak ugráljanak, hanem alkossanak, fejezzenek is ki valamit”  

(N. N. 1864d). Úgy vélte, ebben a darabban „a vendégművésznő sokkal jobban 

elemében volt”, mint a korábbi balettben (N. N. 1864d). Tánctudása mellett kifejező 

színészi játékával is hatott, lehetősége adódott megmutatni, hogy a báj, a csábítás 

mellett „a szenvedélyek sötétebb színárnyaival” is rendelkezett. Skót tánc, néhány 

csárdáslépés is színesítette az előadást. A rendezés ellenben hagyott kívánnivalót,  

a technikai problémákon túl leginkább a szereplők színfalak mögötti viselkedése, 

járkálása, amit a közönség is láthatott. Nézők szép számmal voltak, noha Gallmayer 

is ekkor vendégsszerepelt Pesten (N. N. 1864d).  

Claudina Couqui vendégszereplését az Esmeraldával zárta, melynek kapcsán 

hosszas, értő bírálat jelent meg a Fővárosi Lapokban. A vendégművésznő alakításáról 

a recenzens elismeréssel írt, nem utolsósorban azért, mert „könnyű, finom” tánca mellett 

kitűnő színészi képességeit is maradéktalanul meg tudta mutatni (N. N. 1864h).  

A táncmű alapjául Victor Hugo A Notre Dame-i toronyőr című regénye szolgált, 

melyben a szereplők, a jelenetek, az egész történet „groteszkek, festőiek, s inkább 

alkalmasak ily némajátéki képletekre, mint a dráma szigorú rámájába” (N. N. 1864h). 

 
40 Victorine Legrain (1833–1916) 1857 áprilisában vendégszerepelt Pesten, kétszer lépett fel a 

Szerelmes ördögben. 
41 A színlap szerint nem Velencei karnevál, hanem „A velencei nők”, melyet Couqui Rotter Irmával, 

míg a seguidillát Campillivel és a tánckarral adott elő.  



26 UJVÁRI HEDVIG 

Couqui táncművészetét a „testmozgás költészetének” nevezte: „mint a rege nayadjai, 

labujj hegyével érinti a földet, s oly könnyüden lebeg, mintha maga a levegő emelné” 

(N. N. 1864h).42 Könnyed, kecses mozgásához, gyönyörű kéztartásához nagyszerű 

színészi játék, drámai elemek és „szellem” társult. A recenzens Couqui némajátékát 

szinte a táncprodukciók elé helyezte. „Az ő néma arca beszél, és úgy látszik, érti, érzi 

az indulatok és kedélyállapotok minden kis fokozatát és árnyalásait” (N. N. 1864h).  

Mindezt egy részletekbe menő példával szemléltette. A bájos Esmeraldát  

egy vad szenvedélyektől fűtött férfi, Frollo üldözi. Négy alkalommal találkoznak, 

s négyszer borzad el tőle, s mindezt fokozatosan építi fel. Először csupán egy ártatlan 

lány ijedtségét mutatja, másodszor – álmából felriadva – a rettegés keríti hatalmába 

és elfut, míg harmadszor, kedvese elvesztése miatt a kétségbeesés uralkodik el rajta.  

A negyedik találkozás, a végső jelenet a legdrámaibb: midőn a vesztőhelyre viszik a 

lányt, Frollo feláldozná az életét Esmeralda szerelméért, de csak megvetést kap. Ebben 

a végkifejletben Couqui nem is táncolt, csak játszott, színészi képességei itt mutatkoztak 

meg a legerőteljesebben. Jelmeze sem balettszerű volt, apró szoknyácska helyett 

„hosszú, földig érő lepelszerű” ruhát viselt, haja a vállaira omlott:  

„Tántorogva megy a vérpad felé, s minden lépése megható. Nincs, ki ne értené 

helyzetének szomorúságát. Mindamellett e jelenés mégsem rideg. A vallásosság és 

szerelmi visszaemlékezések sugarai törnek át e nehéz borulaton. Imádkozik, s amint 

térdel és kezeit az éghez emeli, oly képet nyújt, mintha egy szenvedő madonnát 

látnánk. Arcát fölemelt karjai övezik, a legszebb keret ily kifejező képhez. Majd 

felegyensül, lábujj hegyére emelkedik, s a néző feledi a vérpadot, s arra gondol, hogy 

az éghez közeledik. Valami vigaszt ad, amint meggyőz, hogy ha meghal is, de tisztán 

és nemesen. De jön a kétségbeesés nehéz perce, s megtörve omlik térdeire, elrejtve 

arcát. Ekkor súgja Frollo, hogy megmenti a vérpadtól, ha szeretni fogja őt. A megtört 

leány e pillanatban fölegyensül, mintha a megvetés érzete egész erejét visszaadta 

volna. Hogyan néz e gyűlölt és nemtelen férfira! Az a szem ez, mely Minerva pajzsán 

volt, hogy kővé változtassa az embereket. Minden tekintete egy villám, s homlokán 

teljes fönség. Ép ily teljes kifejezéssel bírnak szerelmi visszaemlékezései is, midőn 

Phebo-tól kapott vörös övkendőt csókolja. Egész derület folyja el szenvedésdúlt arcát; 

látszik a hit, hogy van egy jobb világ, ahol szeretni fogják egymást. E jelenést egy 

fordulat egyszerre átváltoztatja. A sebéből fölgyógyult Phebo megjelen, kedvesét 

megmenti, s Frollót saját tőre öli meg, e tőrt Quasimodo keze irányozván. Szerelem 

és elragadtatás nem lehet meghatóbban kifejezve, mint a nő arcán, ki a vérpadra 

indult, s kedves karjaiba jutott. Minden izma beszél. Néz hol az égre, hol kedvese 

szemébe, mely mind a kettő egyformán menyet ígér neki. A farsangi álarcosok vállaikra 

veszik, s fölemelik a légbe, hogy még jobban emlékünkben maradjon e szoborszerű 

kép, mely a női szív örömének legnemesebb kifejezésével bír” (N. N. 1864h). 

 
42 Hasonlóképp értékelt Bulyovszky Gyula (1864b) is, aki szerint Couqui, a „táncoló szobor”, 

báj, erő, költészet, „mintegy utolsó lánczszeme a sylphidek azon sorának, amelyet Elszler, Taglioni, 

Grisi, Grahn és Cerritóban egy időre úgy látszik végét érte”. 



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 27 

A recenzens rámutatott, hogy a harmadik felvonásban ugyancsak található egy 

hasonló, talán nem ennyire erőteljes jelenet, melyben Esmeralda tiszta szerelemmel 

halad a beteljesülés felé: „Szemét eltakarja kedvese elől, fél attól, amire vágyik, 

megrebben, de végre fölcsap egy láng, mely elborítja arcát, szemét, s ő gyönyörteljesen 

omol Phebo karjaiba” (N. N. 1864h). Értékelése szerint „[e]gy ártatlan lány 

legyőzhetetlen szerelmét, első vallomását és tiszta átengedését néma játékkal nem 

lehet szebben ábrázolni” (N. N. 1864h). Couquiban egy olyan művésznőt látott, aki 

„figyelmezteti a közönséget, hogy a tánc is egy égi múzsától ered” (N. N. 1864h). 

Különösen fontosnak tartotta ezt, mivel a jelenben a bacchanáliákká vált táncok,  

a közönségesség, az érzékekre gyakorolt mozdulatok egyre inkább eluralkodtak a 

színpadokon. 

A bíráló szerint az előadással kapcsolatban negatívumot leginkább a jelmezek 

és a díszletek, „a kiállítások szegénysége” kapcsán lehetett megfogalmazni, amely 

nagymértékben rontotta az összhatást. A darabhoz olyan „kopott, ronda s festék 

vesztett díszlet” társult, amely „nem közönség elé, hanem a szemétdombra való”  

(N. N. 1864h). Lehet, hogy részben ezzel is volt magyarázható a csökkenő nézőszám. 

„Sok jó ízlésű ember van, ki minden összhatást keres, s röpködhet a legszebb tündér 

a színpadon: nem fog gyönyörködni benne, ha ronda, piszkos és töredezett festvények 

közt röpköd” (N. N. 1864h). 

A Hölgyfutár recenzense is hasonlóan értékelte Couqui alakítását: drámai 

ábrázolása tette őt egyedivé, többek között az Esmeralda utolsó felvonásban 

megmutatkozó küzdelem, mely a gyászmenetben szavak nélkül is tökéletesen kiült 

Couqui arcára, „s minden izomnak, minden vonásnak bizonyos jelentést, s határozott 

kifejezést” kölcsönzött, „behatott a lélekbe, s az értelem mellett a szív gyengédebb 

húrjait is megzörgeté” (N. N. 1864g). Sajnálatosnak tartotta, hogy második vendég-

szereplése során csak három, nem a legjobban megválasztott balettben lépett fel,  

és ez nem biztos, hogy az ő döntése volt. Jó lenne, ha a főrendező megválaszolná ezt 

a talányt. „Responde mihi, due Szigligeti!” – zárja sorait (N. N. 1864g). 

Noha Couqui tehetségét, sokoldalúságát, szép játékát, könnyed, változatos 

táncát, tudatos színészi játékát csak méltatni lehetett, az Esmeralda kapcsán a Kalauz 

referense a többi szereplőről nem tudott kedvezően írni, kivéve a szerepét hitelesen 

megformáló Lannesz urat Frollo szerepében. „Campilli nem kellemes táncos, már 

kivénült művészetéből, s mint rendező szintén nem sok dicsérésre méltót mutat föl. 

A tánckar ma is csak úgy vaktában járta, a rendről nem igen erős fogalma van s oly 

alakok tűntek elő, melyek valóban a szemet sértik” (Jósika 1864).  

Néhány hónappal később a Wanderer több pontban bírálta a Nemzeti Színház 

működését, műsorpolitikáját, pénzügyi helyzetét, hiányos énekesi és balettállományát. 

A kritikus pontok közé tartozott Couqui vendégjátéka is, amely „nemcsak az egész 

jövedelmet elnyelte, de még azon felül is megvetendő összeget” (Radnótfáy 1864). 

Az intendáns válaszában kifejtette, hogy a Nemzeti Színház a balettre „soha nem 

fektetett valami nagy súlyt, csupán az operák s egyéb előadások feldíszítésére 



28 UJVÁRI HEDVIG 

tartozik; önálló balettelőadások csak kivételkép adatnak” (Radnótfáy 1864). Az első 

magántáncosnő, Rotter Mari megállta a helyét az európai hírű vendég mellett, és a 

közönség a tánckar munkáját is méltányolta. Noha Couqui kisasszony 1864 tavaszi 

fellépései nem vonzottak annyi nézőt, mint egy évvel korábban, minden költség 

levonása után előadásonként 147 forint tiszta haszon maradt a színház kasszájában 

(Radnótfáy 1864).43 

Összefoglalás 

A tanulmány a primabalerina Claudina Couqui pesti vendégszerepléseinek 

(1863, 1864) bemutatása nyomán arra a kérdésre igyekszik válasz találni, hogy a 19. 

századi színházkritika, elsősorban Gyulai Pál és köre hogyan vélekedett a Nemzeti 

Színház funkciójáról, illetve a balett mint színjátéktípus helyzetéről a nemzeti dráma 

és a nemzeti opera mellett. A kérdéskör tárgyalása szükségessé tette az egyes 

balettprodukciók sajtótermékekből rekonstruálható recepciójának részletesebb bemu-

tatását, illetve több kapcsolódó kérdéskör vázlatos tárgyalását. Ennek okán röviden ki 

kellett térni a magyarországi zenész színpadok helyzetére, az intézményesülés 

folyamatára, a Nemzeti Színház létrejöttére, azon belül a balett helyzetére, Campilli 

Frigyes munkásságára. Utóbbi több évtizedes tevékenysége során a magyar balett 

nem tudott kapcsolódni a népi-nemzeti hagyományokhoz, nem sikerült megteremteni 

a nemzeti táncjátékot egy olyan korban, amikor ez a drámában és operában alapvető 

elvárás volt.  

A balett 1884-ig, a Magyar Királyi Operaház megnyitásáig a Nemzeti Színházban 

kapott helyet a dráma és a zenész színpadi produkciók mellett. A három színjátéktípus 

azonban nem volt egyenrangú, a dráma primátusa elvitathatatlan volt. A színikritikusok 

elvárásainak a zenés darabok csak kismértékben tudtak eleget tenni, mivel műfaji 

sajátosságaiknál fogva a nemzet első színházával szemben támasztott kívánalmakat 

nem tudták kielégíteni: a nyelvművelés ügyét, a nemzeti irodalom fejlesztését nem 

mozdították elő, illetve alapvető dramaturgiai követelményeknek sem mindig feleltek 

meg, főleg a balettek. 

A Nemzeti Színház bemutatói iránt Gyulai Pál is érdeklődést mutatott: már az 

1850-es években rendszeresen jelentette meg kritikáit, majd a következő évtizedben 

figyelmét még inkább a színház felé fordította. A magyar színjátszás iránti  

elköteleződését annak helyzete és feladata indokolhatta, ugyanis a színpad meghatározó 

szellemi erőteret képviselt már a reformkorban, nagy hatással volt a nemzeti  

mozgalmakra, az önálló nemzeti kultúra ügyére, a dráma társadalmi és nemzeti 

szerepének alakulására. A dráma és a színművészet azért is válhatott közüggyé, nemzeti 

üggyé, mivel az elnyomás éveiben a Nemzeti Színház volt az egyik olyan kulturális 

közintézmény, amely az neoabszolutizmus éveiben is folytathatta tevékenységét, 

 
43 A Fővárosi Lapok és a Sürgöny is lehozta az írást, valamint a Pester Lloyd (N. N. 1864m) 

már egy nappal korábban.  



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 29 

így a magyar nyelv és kultúra fellegvárának számított. Feladata a nemzeti öntudat 

erősítésében állt, és ez az elvárás fogalmazódott meg minden művészeti ág irányában. 

Gyulai, noha figyelemmel kísérte a zenész színpadi történéseket is, dramaturgiai 

dolgozataiban csak elvétve foglalkozott ezekkel, akkor is inkább csak az operával. 

A balett esetében azonban kivételt tett Claudina Couqui első pesti vendégszereplése 

kapcsán. Két bírálata több szál mentén íródott: a konkrét táncprodukciók értékelésén 

túl a balett műfaji megítéléséről, ennek nyomán pedig a színjátéktípusok hierarchiájában 

elfoglalt helyéről, valamint a Nemzeti Színház funkciójáról alkotott véleményt.  

A produkciók kapcsán kifejtette, hogy Claudina Couqui színpadi jelenléte, 

előadásmódja sokkal mélyebb hatást tett rá, mint a balerinák általában.  

A vendégművésznőben az foghatta meg, hogy noha híres, virtuóz tánctudással bíró 

balett-táncosnők már évtizedekkel korábban is megfordultak pesti színpadokon, 

drámai kifejezésmód tekintetében – Marie Taglionit leszámítva – egyikük sem 

vetekedhetett az olasz balerina alakításaival, színészi képességeivel. Mozdulatai, 

tánca összhangban volt a jelenetek által megkövetelt különböző lélekállapotokkal, 

kellő bájjal formálta meg a szerepe által szükséges érzéseket. Technikai kivitelezésben 

ugyanakkor voltak hiányosságai. A Giselle-ben természetes volt az elmúlása,  

a Szerelmes ördögben még tudta fokozni a teljesítményét, képes volt élénken éreztetni 

a nézőkkel a cselekmény változása szerint folyamatosan alakuló démoni karaktert. 

Gyulai szerint alakítása a legjelesebb színésznők szerepformálásával vetekedett. 

Ugyanezt azonban nem tudta elmondani a Farsangi kalandokban látottak alapján. 

Megítélése szerint a darab nem a balett műfajába tartozott, leginkább a cselekményt 

hiányolta belőle. A primabalerinát is megrótta a rossz darabválasztás miatt, mivel 

drámai kifejezőerejét nem tudta kellőképp megmutatni.  

Gyulai bírálataiban egyértelművé tette, hogy hol a helye a balettnek a múzsák – 

dráma, opera és balett – kényszerű együttélése során a Nemzeti Színházban. A színre 

vitt táncprodukciók láttán a hiányos cselekményvezetést kifogásolta a leghevesebben, 

ugyanakkor méltányolta a vendégművésznő színészi játékát, drámai kifejezőerejét, 

ami a technikai tudás mellett a szóbeli megnyilatkozás hiányában a táncosok számára 

rendelkezésére álló legfőbb művészi kifejezési lehetőség. Gyulai a magas művészet 

híve volt, s noha a tömegkultúrától távolságot tartott, a balettet még elfogadhatónak 

nevezte. Azonban problémásnak látta, hogy nehezen nemzetiesedett, illetve volt 

nemzetiesíthető, valamint folyton érintkezett a tánc tömegkulturális formáival, 

elsősorban a korban oly divatos kánkánnal. Ezt nehezen tolerálta az üres szórakoztatás, 

az érzékek izgatása miatt.  

Bárminemű színházi produkcióval szemben támasztott alapvető elvárások 

közé sorolta a drámai cselekmény primátusát, így a táncos produkciók esetében is a 

technikai tudáson túl ezt tartotta a legalapvetőbb követelménynek. A dráma műneme 

és a balett között annyi különbséget látott, hogy míg előbbi a szóra, a beszédre épít, 

addig utóbbi zenei kíséret segítségével, tánccal, arcjátékkal és pantomimmal juttatja 



30 UJVÁRI HEDVIG 

kifejezésre az emberi érzéseket, érzelmeket, ezek révén válik érthetővé a jelenetekből 

összeállított cselekmény. A balett-táncos feladata, művészete pedig mozdulatok révén 

a lélekállapot, az eszme minél hitelesebb kifejezése; a báj, a kellem, a tánctechnika 

ezt kell, hogy szolgálja. 

Gyulainál a drámai cselekmény szervesen összekapcsolódott a hős jellemével, 

a szereplők fejlődésének lelki indíttatásával. A valódi dráma nem nélkülözhette a 

cselekmény és a jellemrajz összhangját. Alapkövetelményként fogalmazta meg, 

hogy a jellemábrázolásnak nem a színfalak mögött, hanem a néző szeme láttára,  

a cselekményben kell végbemennie: néhány órán belül kell bemutatni sorsokat, egy 

teljes emberi életet, valamint bonyodalmat teremteni, majd azokat megoldani. 

Mindez a drámaírótól a néző figyelmének fenntartása érdekében gyors, lendületes 

cselekményszövést követelt. A regénnyel ellentétben epizódszerű jelenetekre, több 

szálú cselekményvezetésre, az események lassú ábrázolására nem látott módot, 

ahogy a részletes és bonyolult ábrázolásra sem. 

I R O D A L O M  

Ajkay Alinka – Császtvay Tünde (szerk.) 2018. (B)Irodalom: Gyulai Pál az irodalom élén (Reciti 

konferenciakötetek 2). Reciti, Budapest. https://www.reciti.hu/2019/5122. 

Angyal Dávid 1911. Gyulai Pál. Budapesti Szemle 148/420: 360–393. 

Beke Albert 2017. Gyulai Pál személyisége és esztétikája (Károli Könyvek: Monográfia). Károli 

Gáspár Református Egyetem – L’Harmattan, Budapest. 

Borri, Pasquale 1859. Un’avventura di carnevale. Ripamonti Carpano, Milano.https://www.digitale-

sammlungen.de/en/view/bsb10581466?page=5. 

Boros János 2020. Előszó. = Bólya Anna Mária (szerk.): Auróra: A magyar balett születése 

(Műhelytanulmányok II/1). MMA MMKI, Budapest. 7–14.  

Bozó Péter 2021. Fejezetek Jacques Offenbach budapesti fogadtatásának történetéből. Rózsavölgyi és 

Társa, Budapest.  

Cucchi, Claudina 1904a. Venti anni di palcoscenico; ricordi artistici. Voghera, Roma. https://archive.org/ 

details/ventiannidipalco00cucc/page/n3/mode/2up?q=Claudina+Cucchi.  

Cucchi, Claudina1904b. Erinnerungen einer Tänzerin. Hg. v. Otto Eisenschitz. Wien, Leipzig. 

Gelencsér Ágnes 1984. Balettművészet az Operaházban 1884–1919. = Staud Géza (szerk.): A Budapesti 

Operaház száz éve. Zeneműkiadó, Budapest.151–164. 

Gyulai Pál 1908. Couqui Claudina vendégszereplése. = Gyulai Pál: Dramaturgiai dolgozatok I. 

Franklin Társulat, Budapest. 403–408.  

Gyulai Pál 1908. Signora Ristori. = Gyulai Pál: Dramaturgiai dolgozatok I. Franklin Társulat, 

Budapest. 137–164. 

Gyulai Pál 1908. Még egyszer Ristori I–III. = Gyulai Pál: Dramaturgiai dolgozatok I. Franklin Társulat, 

Budapest. 167–216. 

Hoguet, Michel François – Schmidt, Hermann 1841. Robert und Bertrand: Pantomimisches Ballet in 2 

Akten. Berlin. https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00059411?page=6,7.  

Jaquemet, Thierry 2022. Az olasz tánctechnika hatása a balett magyarországi meghonosítására. 

Tánctudományi Közlemények 14/2: 55–66.  

Kakas Márton [Jókai Mór] 1856. Kakas Márton a szinházban. Vasárnapi Ujság3/22 (június 1.): 189.  

Kerényi Ferenc 1979. A reformkori magyar táncjátékról. Dienes Gedeon – Pesovár Ernő (szerk.): 

Tánctudományi Tanulmányok 1978/79: 123–142.  

https://www.reciti.hu/2019/5122
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10581466?page=5
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb10581466?page=5
https://archive.org/details/ventiannidipalco00cucc/page/n4/mode/2up?q=Claudina+Cucchi
https://archive.org/details/ventiannidipalco00cucc/page/n3/mode/2up?q=Claudina+Cucchi
https://archive.org/details/ventiannidipalco00cucc/page/n3/mode/2up?q=Claudina+Cucchi
https://www.digitale-sammlungen.de/en/view/bsb00059411?page=6,7


 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 31 

Kovács Kálmán 1963. Fejezet a magyar kritika történetéből: Gyulai Pál kritikai elveinek kialakulása 

1850–1860. Irodalomtörténeti könyvtár 10. Akadémiai Kiadó, Budapest.  

Körtvélyes Géza 1966. Balett és néptánc. Muzsika 9/2: 34–35. 

Major Rita 1987. Romantika és nemzeti tánctörténet (1833–1848). Fuchs Lívia – Pesovár Ernő (szerk.): 

Tánctudományi Tanulmányok 1986/87: 25–44.   

Pukánszkyné Kádár Jolán 1914. A budai és pesti német színészet története 1812-ig (Német Philologia 

Dolgozatok XII). Pfeifer Ferdinánd Könyvkereskedése, Budapest.  

Pukánszkyné Kádár Jolán 1923. A pesti és budai német színészet története 1812–1847 (Német 

Philologiai Dolgozatok XXIX). Budavári Tudományos Társaság, Budapest.  

Pukánszkyné Kádár Jolán 1940. A Nemzeti Színház százéves története I. Magyar Történelmi Társulat, 

Budapest. 

Staud Géza 1984. Előzmények. = Staud Géza (szerk.): A budapesti Operaház száz éve. Zeneműkiadó, 

Budapest. 7–15. 

Székely György (főszerk.) – Kerényi Ferenc (szerk.) Magyar színháztörténet. Akadémiai Kiadó, 

Budapest. 

T. Szabó, Levente 2021. „Kritikai komolysággal tapsol”: Gyulai Pál, a színházi kihívások és a színházi 

hivatásosodás fordulata. Verso – Irodalomtörténeti folyóirat 4/2: 9–46. https://doi.org/10.15170/ 

VERSO.4.2021.2.9-46. 

Török Zsuzsa 2022. Periodika-tudomány, periodika-kutatás. Az angolszász paradigma. Irodalomtörténeti 

Közlemények 126/2: 221–245. 

Ujvári Hedvig 2023a. A Bécsi keringő recepció- és társadalomtörténeti kontextusa Bécsben és 

Budapesten. Tánc és Nevelés 4/1: 55–68. 

Ujvári Hedvig 2023b. Magyar tematikájú balettbemutatók a Magyar Királyi Operaházban Gustav 

Mahler vezetése alatt a korabeli sajtó tükrében: (Új Rómeó – Csárdás – Vióra). = Paál Vince 

(szerk.): Médiatörténeti mozaikok 2022. NMHH Médiatudományi Intézet, Budapest. 41–72. 

Ujvári Hedvig 2023c. Aranyváry Emília a Bécsi Udvari Operában. Tánctudományi Közlemények 15/1: 

4–24. 

Ujvári Hedvig 2023d. Újabb adatok Aranyváry Emília pályaképéhez. Tánctudományi Közlemények 

15/2: 46–63. 

Vályi Rózsi 1956. Nemzeti tánchagyományaink sorsa a színpadon, és a balett az abszolutizmus és a 

kiegyezés korában. = Vályi Rózsi (szerk.): A magyar balett történetéből. Művelt Nép, Budapest. 

92–145. 

Vályi Rózsi 1956. Az Operaház megnyitása előtt a Nemzeti Színházban színre került balettek jegyzéke 

(1849–1884-ig). = Vályi Rózsi (szerk.): A magyar balett történetéből. Művelt Nép, Budapest. 

146–147. 

Wallascheck, Richard 1909. Das k.k. Hofoperntheater. = Die Theater Wiens, Bd. 4. Gesellschaft für 

vervielfältigende Kunst, Wien. 227–228. https://archive.org/details/dietheaterwien00we/page/226/ 

mode/2up?q=couqui&view=theater 

Zilahy Károly 1860. Bécsi tárcza. Divatcsarnok 8/11 (március 13.). 

Korabeli periodikák: 

1847–1858 

N. N.: Der Humorist, 1847. május 1. 104. sz. 414.   

L: Budapesti Lapok. III. = Pesti Napló, 1851. szeptember 29. 467. sz. [1–2.] 

H.: K.k. Hoftheater nächst dem Kärthnerthore. = Der Humorist, 1854. december 10. 319. sz. [4.]  

N. N. (1854a): Ueber eine Ballet-Vorstellung, welche wir nicht gesehen haben. = Die Presse, 1854. 

szeptember 24. 221. sz. [3.] 

N. N. (1854b): Hofoperntheater. = Morgen-Post, 1854. december 9. 301. sz. [2.] 

N. N. (1854c): K. k. Hofoperntheater. = Fremden-Blatt, 1854. december 9. 291. sz. [3.] 

https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;34185087
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;34185087
https://m2.mtmt.hu/gui2/?mode=browse&params=publication;34165144
https://archive.org/details/dietheaterwien00we/page/226/mode/2up?q=couqui&view=theater
https://archive.org/details/dietheaterwien00we/page/226/mode/2up?q=couqui&view=theater


32 UJVÁRI HEDVIG 

N. N. (1854d): Dem Ballet „Robert und Bertrand…”. = Wiener Zeitung, 1854. december 12. 296. sz. 3413. 

N. N. (1854e): Theater. = Österreichische Illustrirte Zeitung, 1854. december 18. 231. sz. 1847.  

Cz.: [c. n.] Pesth-Ofner Localblatt, 1855. november 27.271. sz. [2.] 

N. N.: Nemzeti szinház = Pesti Napló, 1855. november 29. 1717. sz. [2.] 

Kakas Márton [Jókai Mór]: Kakas Márton a szinházban = Vasárnapi Ujság, 1856. június 1. 22. sz. 189.  

N. N. (1857a): Hirfüzér = Családi Lapok, 1857. július 30. 5. sz. 72. 

N. N (1857b): Nemzeti szinház = Budapesti Hirlap, 1857. július 31. 173. sz. [2.] 

N. N. (1857c): Nemzeti szinház = Pesti Napló, 1857. augusztus 25. 2280. sz.  

N. N.: Szinházi napló = Vasárnapi Ujság, 1858. augusztus 15. 33. sz. 396.  

O. R.: Wiener Briefe = Pester Lloyd, 1858. október 17. [2.]  

1863 

†: c. n. = Hölgyfutár, 1863. április 11. 43. sz. 342.  

Csukássy József: Tarka levelek = Hölgyfutár, 1863. május 5. 53. sz. 421.  

D.: Nationaltheater = Pester Lloyd, 1863. április 10. [2.] 

Gy. P. (1863a): Couqui Claudina k. a. vendégszereplése = Koszorú, 1863. április 19. 16. sz. 381–382. 

Gy. P. (1863b): Farsangi kalandok = Koszorú, 1863. április 26. 17. sz. 406.  

X: Nemzeti színház. Couqui Claudina tánczművésznő fölléptei. = A Hon, 1863. április 21. 90. sz. [2.] 

N. N. (1863a): A nemzeti szinház nappal = Színházi Látcső, 1863. április 6. 1. sz. [2.] 

N. N. (1863b): Couqui k. a. mint Gizella = Színházi Látcső, 1863. április 11. 6. sz. [2–3.] 

N. N. (1863c): Couqui k. a. mint a „Szerelmes ördög” = Színházi Látcső, 1863. április 13. 8. sz. [3.]  

N. N. (1863d): Heti okoskodások Bolond Miskától, Bolond Miska, 1863. április 19. 14. sz. 61–62. 

N. N. (1863e): Couqui k. a. a „Farsangi kalandok”-ban = Színházi Látcső, 1863. április 21. 16. sz. 62.  

N. N. (1863f): c. n. = Hölgyfutár, 1863. április 23. 48. sz. 383.  

N. N. (1863g): Nemzeti színház = Pesti Napló, 1863. április 26. 3960. sz.  

N. N. (1863h): Heti okoskodások Bolond Miskától = Bolond Miska, 1863. május 3. 16. sz. 69.  

N. N. (1863i): Németország = Hölgyfutár, 1863. július 2. 

1864 

Ꝝ: Pester Briefe = Pester Lloyd, 1864. április 26. 95. sz. [2.] 

Bulyovszky Gyula (1864a): A hét történetéből = Nefelejcs, 1864. április 10. 2. sz. 21–22. 

Bulyovszky Gyula (1864b): Szinházi szemle = Nefelejts, 1864. április 24. 4. sz. 45–46. 

–i –r.: Egy hét története = Családi Kör, 1864. április 10. 15. sz. 352–253. 

Jósika Kálmán: Nemzeti Szinház = Kalauz, 1864. április 17. 15. sz. 119. 

N. N. (1864a): c. N. = Koszorú, 1864. április 3. 14. sz. 335.  

N. N. (1864b): Nemzeti Színház. April 2. Couqui k. a. első föllépte = Fővárosi Lapok, 1864. április 6. 

78. sz. 346. 

N. N. (1864c): Nemzeti Színház = Fővárosi Lapok, 1864. április 8. 80. sz. 354. 

N. N. (1864d): Nemzeti Szinház = Fővárosi Lapok, 1864. április 9. 81. sz. 358.  

N. N. (1864e): Gallmayer k. a. kankánja. = Fővárosi Lapok, 1864. április 12. 83. sz. 365. 

N. N. (1864f): April 10. „Esmeralda” – ballet, Couqui k. a. mint vendég = Fővárosi Lapok, 1864. április 12. 

83. sz. 366. 

N. N. (1864g): Nemzeti szinház = Hölgyfutár, 1864. április 14. 44. sz. 356. 

N. N. (1864h): Nemzeti Szinház = Fővárosi Lapok, 1864. április 15. 86. sz. 377–378. 

N. N. (1864i): Heti szemle a nemzeti szinház drámai előadások felett = Pesti Napló, 1864. április 23. 

4256. sz. [1–2.] 

N. N. (1864j): Fővárosi hirek = Fővárosi Lapok, 1864. április 24. 94. sz. 409.  

N. N. (1864k): Heti szemle a nemzeti színház drámai előadások felett = Pesti Napló, 1864. április 29. 

4261. sz. [2.] 



 CLAUDINA COUQUI PESTI SZEREPLÉSEINEK SAJTÓVISSZHANGJA 33 

N. N. (1864l): Fővárosi hirek = Fővárosi Lapok, 1864. április 30. 99. sz. 429. 

N. N. (1864m): Tagesneuigkeiten = Pester Lloyd, 1864. szeptember 14. 209. sz. 

Radnótfáy Sámuel: Válasz a „Wanderer”-nek = A Hon, 1864. szeptember 15. 210. sz. [2–3.] 

Letölthető illusztrációk: 

https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/404517/?offset=0&lv=list 

https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/582494/?offset=8&lv=list 

https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/522483/?offset=6&lv=list 

https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/609245/?offset=12&lv=list 

https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/609249/?offset=15&lv=list 

https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/612109/?offset=18&lv=list 

https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/612111/?offset=20&lv=list 

„NU PREA ADUCEM, DE OBICEI, JERTFE BALETULUI – ACEST LUX TEATRAL –, ÎNSĂ...” 

Acoperirea în presă a aparițiilor Claudinei Couqui în Pesta,  

cu privire specială asupra criticilor lui Pál Gyulai 

(Rezumat) 

Prim-balerina de origine italiană Claudina Couqui (1835–1913) a dansat ca artistă invitată în 

numeroase orașe europene de-a lungul carierei sale, apărând de mai multe ori la Teatrul Național din 

Pesta, în cursul anilor 1860. Debutul său în stagiunea din 1863 a fost precedat de o așteptare considerabilă 

și a fost primit cu entuziasm, ceea ce a determinat revenirea ei în capitala Ungariei, în vara următoare. 

Aparițiile Claudinei Couqui sunt remarcabile nu numai dintr-o perspectivă a istoriei dansului, ci și 

pentru reacțiile critice și estetice pe care le-au stârnit în presa contemporană și în discursul literar.  

În special, acestea au determinat reflecții asupra statutului baletului în cadrul instituțional și teatral 

național, un discurs în care singurul text dramaturgic cunoscut al lui Pál Gyulai privind baletul ocupă 

un loc central. Acest studiu încearcă să reconstituie receptarea critică a spectacolelor lui Couqui, 

subliniind considerațiile estetice și instituționale mai largi pe care acestea le-au adus în prim-plan. 

Analiza aparițiilor lui Couqui în calitate de invitat necesită o cercetare mai amplă a poziției 

baletului în rândul genurilor teatrale – mai ales în raport cu drama și cu opera – și a compatibilității sale 

cu misiunea Teatrului Național, care era văzut în Ungaria de la mijlocul secolului al XIX-lea drept un 

vehicul-cheie pentru modelarea identității naționale, cultivarea limbii maghiare și promovarea unei 

culturi literare naționale. Analiza ridică, de asemenea, întrebări cu privire la așteptările criticilor și 

teoreticienilor față de dans ca formă teatrală, în special într-o perioadă în care scena era considerată un 

forum central pentru viața publică și pentru construirea națiunii. 

Această investigație nu numai că aruncă lumină asupra posibilităților de interpretare a baletului 

în acea perioadă, dar ilustrează și modul în care dansul scenic s-a intersectat cu dezbaterile culturale 

privind identitatea națională și legitimitatea artistică. Studiul examinează nu numai spectacolele 

individuale ale lui Couqui, ci și discursul critic pe care ele l-au generat, acordând o atenție specială 

poziției evaluative a lui Gyulai. Scrierile sale oferă o perspectivă asupra modului în care baletul s-a 

poziționat față de tradițiile mai bine stabilite ale dramei și operei și dezvăluie tensiunile inerente 

încercărilor de a integra un gen teatral nonverbal, dar extrem de expresiv în cadrul estetic și ideologic 

al culturii naționale maghiare. 

Cuvinte-cheie: Claudina Couqui, Pál Gyulai, balet, Teatrul Național, Opera curții imperiale 

din Viena. 

https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/404517/?offset=0&lv=list
https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/582494/?offset=8&lv=list
https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/522483/?offset=6&lv=list
https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/609245/?offset=12&lv=list
https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/609249/?offset=15&lv=list
https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/612109/?offset=18&lv=list
https://www.theatermuseum.at/onlinesammlung/detail/612111/?offset=20&lv=list


34 UJVÁRI HEDVIG 

“WE DON’T USUALLY LIGHT BIG SACRIFICIAL FIRES TO BALLET –  

THIS THEATRICAL FRILL –, NEVERTHELESS...” 

Press Coverage of Claudina Couqui’s Guest Appearances in Pest,  

with Special Regard to Pál Gyulai’s Criticisms 

(Abstract) 

The Italian-born prima ballerina Claudina Couqui (1835–1913) performed as a guest artist in 

numerous European cities throughout her career, making several appearances at the National Theatre 

in Pest, in the 1860s. Her Hungarian debut in the 1863 season was preceded by considerable anticipation 

and met with enthusiastic reception, prompting her return in Hungary’s capital the following summer. 

Couqui’s appearances are noteworthy not only from a perspective of history of performative dance but 

also for the critical and aesthetic responses they elicited within contemporary press and literary discourse. 

They prompted reflections on the status of ballet within the national theatre system, a discourse in which 

Pál Gyulai’s only for-the-stage text known to concern ballet occupies a central place. This study seeks 

to reconstruct the critical reception of Couqui’s performances, highlighting the broader aesthetic and 

institutional considerations they brought to the fore. 

The analysis of Couqui’s guest appearances necessitates a broader inquiry into the position of 

ballet among theatre genres – especially in relation to recited plays and opera – and its compatibility 

with the mission of the National Theatre, which was widely regarded in mid-19th-century Hungary as 

a key vehicle for shaping national identity, through cultivation of Hungarian language, and by fostering 

a national literary culture. It also raises questions regarding the expectations of critics and theorists 

toward dance as a theatrical form, particularly during a period in which the stage was considered a 

central forum for public life and nation-building. 

This investigation not only sheds light on the possible interpretations regarding ballet at the 

time but also illustrates the ways in which stage dance intersected with cultural debates about national 

identity and artistic legitimacy. The study examines not merely Couqui’s individual performances but 

also the critical discourse they generated, with special attention to Gyulai’s evaluative stance. His writings 

offer insight into how ballet was positioned vis-à-vis the more established traditions of recited plays 

and opera and reveal the tensions inherent in the attempts to integrate a nonverbal, yet highly expressive, 

theatrical genre into the aesthetic and ideological framework of Hungarian national culture. 

Keywords: Claudina Couqui, Pál Gyulai, ballet, National Theatre, Vienna Court Opera. 

Pázmány Péter Katolikus Egyetem 

BTK, Kommunikáció- és Médiatudományi Intézet 

Budapest, Bertalan Lajos u. 2.  
h.ujvari@t-online.hu 

 

mailto:h.ujvari@t-online.hu


 

 

N Y E L V -  É S  I R O D A L O M T U D O M Á N Y I  K Ö Z L E M É N Y E K  

L X V I I I .  é v f .  2 0 2 5 .  1 .  s z á m  

BALOG ALEXANDRA 

IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK:  

LUX TERKA, ERDŐS RENÉE ÉS TÖRÖK SOPHIE ESETE 

Kulcsszók: Lux Terka, Erdős Renée, Török Sophie, nőírás, recepció. 

A 19–20. század fordulóján divatossá vált irányzatok és eszmék megosztották 

a magyar társadalmat, melynek irodalomtörténeti következményei leghangsúlyosabban 

a kisebbségi írócsoportokon keresztül figyelhetők meg. Az utóbbi évtizedekben 

számos kutatás (Borgos 2007) tematizálja a nőírók mint kisebbségi csoport 

alakulásának, valamint a kánonból való kiszorulásának problematikáját és ennek a 

folyamatnak a szövegekre való visszahatását is. Míg az író(nő)k többsége elhatá-

rolódik az intézményes vagy az adott időszak fősodorbeli irányzataitól, műveikben 

mégis felfedezhetők azok lenyomatai, gyakran karaktereik identitásába bújtatva. Bár 

számos nőíró alkotásából a feminizmus iránti szkepticizmus olvasható ki, és gyakran 

kitűnik az irányzattól való eltávolodásuk is, mégis hangsúlyos a nők jellembeli 

változásába, az egyénben végbemenő folyamatokba és az azok társadalomra tett 

hatásába vetett hit.  

Hasonló eljárásokat alkalmaznak Lux Terka Leányok, Erdős Renée A nagy sikoly 

és Török Sophie Nem vagy igazi! műveikben: a szereplői identitások alakulása leképezi 

a 20. század eleji nemi szerepekhez társított elvárásokat, viszont azok a kor szellemére 

adott reakciókként is olvashatók, mivel a normarendszerhez való alkalmazkodásnak 

és a saját vágyaik megélésének olykor ellentétes iránya a személyiségükben 

érzékelhető szakadásokat láttatják. A korabeli kritikai viszonyulásokban jellemzően 

az erkölcsi megítélés, a morális üzenet elbírálása képezte az első számú szempontot, 

amely a századelő értékrendjét tükrözi, viszont azok közös olvasata a regényekről 

alkotott véleményeket árnyalhatja a társadalmi megítélések szempontjából. A három 

regény a női emancipáción (munkavállaláson, tanulmányok elvégzésén, férjezésen, 

háztartásvezetésen) túl, a gyermekvállalás és az abortusz kérdését is felveti, így azok 

recepciótörténetének ismerete az irodalmi diskurzuson keresztül társadalomtörténeti 

vonatkozásban is alakítja a kontextust, valamint reflektálttá is teszi a fogadtatásuk 

körülményeit. 

A három szöveg a nőemancipációhoz való viszonyában különböző álláspon-

tokat képvisel: Erdős a patriarchátus felé közelít, Török engedékenyebben mozog a 

korabeli társadalmi normák világában, míg Lux Terka a kettő között ingadozva 

kísérletezik három élettörténettel. Bár Lux szövegének konklúziója is a konzer-



36  BALOG ALEXANDRA 

vativizmushoz közelít, mégis sokkal erőteljesebb az abból való kilépési próbálkozás, 

mint Erdős életművében, így ezeken keresztül lehetőség adódik a hasonló sémák 

szerint végbement kritikai viszonyulás gesztusainak kiemelésére a szövegbeli eltérések, 

olykor ellentmondások által. A reprodukció problematizálásán túl a közegek 

megítélésének konstrukcióját, annak felépítését is taglalják: hogyan, milyen formában 

nyilvánulnak meg a családi, vallási, nemi, szexuális és társadalmi szempontból irányított 

normarendszerek, továbbá az, hogy hogyan alakulnak a kulturális konstrukciók 

egy-egy műben, sőt, hogy azok milyen tapasztalatok, traumatikus élmények 

manifesztációjaként olvashatók.  

Az alapkérdések mentén – és azok fogadtatásának szempontjából – lehetőségünk 

adódik kapcsolati háló feltérképezésére is a korabeli magyar irodalmi és társadalmi 

közegben egyaránt, valamint azonosítani a három írónő közéletet érintő szerepvállalásait, 

mivel Lux Terka és Török Sophie szépirodalmi írásain kívül számos témában értekezik, 

akár sajtóbeli vitákban is részt vesz. A három szöveg recepciótörténeti rekonstruckióját 

kézenfekvő megoldásnak találom a viszonyok felvázolására, ehhez eszközként 

szolgálnak – a korabeli kritikák szembeállításán túl – a 20. századi nőírók munkáinak 

vonatkozásában felmerülő egyezések, az irodalmi életben elfoglalt szerepeiknek 

feltárása, melyeknek olykor elengedhetetlen elemük e nők férjei és azok viszonylatában 

változó státuszuk. A kapcsolathálón túl gyakran az identitások egy-egy eleme képezi 

az akadályozó tényezőket, melyek nem csupán publikációs lehetőségeik, de műveik 

értelmezésének kapcsán is előtérbe kerülnek, olykor teljesen eltörlik a szövegek 

irodalmi olvasatának lehetőségét. A jelen munkában tárgyalt írónők összefüggésében 

Lux Terka mentesül leginkább a személyét érintő negatívumoktól, bár ez valószínűleg 

a magánélete tudatos alakításának köszönhető; próbálkozásainak dacára neve olykor 

az értekezéseiben általa közvetlenül ki nem fejezett (például antiszemita) 

megnyilatkozások érveléseként szerepelt. Erdős Renée és Török Sophie műveinek 

fogadtatását, többek szerint publikációs lehetőségeiket – az írói álnevek ellenére is – 

főként polgári tulajdonságaik befolyásolták: vallásuk, nemzetiségük, nemi szerepeikhez 

való viszonyuk, szerelmi és baráti kötelékeik. Erdős esetében a publikációs lehetőségek 

váltakozása látványosabb, az általa lejegyzett eladási számok is segítségünkre lehetnek.  

A három szerző közös értelmezését épp az irodalmi élethez való eltérő 

viszonyuk indokolja: Lux Terka a mai olvasók számára szinte teljesen idegen, saját 

korában sem vált a köztudat részévé,1 viszont szövegeinek több kiadása is elkészült, 

számos lap tudósított publikációiról, melyek a későbbiekben fontos szerepet töltenek 

be pályáján. Lux Terkától eltérően, Erdős Renée és Török Sophie a maga módján 

hangsúlyosabb helyet kapott a budapesti íróközösségben, és a sors, pontosabban a 

kánon is ehhez mérten bánt velük mostohául. Erdős Renée Bródy Sándorral való 

viszonyának tragikus lezárulása után a teljes irodalmi közösség elidegenedését és 

irányában megnyilatkozó ellenszenvét élte meg. Ebből az elfordulásból valamennyire 

 
1 Egyes lapok, melyek tudósítanak, vagy rövid kritikát/véleményt közölnek a műveiről, népszerű 

írónőnek nevezik, viszont ezek száma kevés. 



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 37 

következtethető a kánonból és köztudatból való szinte teljes kimaradása, viszont más 

nőírók kánonból való kiszorulásának fényében ezt nem tekinthetjük az egyetlen 

oknak: korabeli kritikák alapján ehhez szorosan kapcsolódik a későbbi prózájának 

visszatérő erotikus volta, mely tematikailag a kritikák számát is befolyásolta. Nem 

mellékes, hogy Erdős a szakítás és Bródy öngyilkossági kísérlete után, kis szünettel, 

de évtizedeken keresztül termékeny prózaíró maradt. Vele szemben Török Sophie 

Babits Mihály feleségeként, a nagy költő haláláig élvezhette az irodalmi élethez és 

különösképpen a Nyugat köréhez való tartozást, viszont épp a feleségszerep miatt 

kérdőjeleződött meg alkotói munkája, amely, Erdőséhez hasonlóan, az életében 

megélt hírnevének és viszonylagos elfogadottságának ellenére az irodalmi kánon 

peremére vagy azon kívülre került. Látszik tehát, hogy mindhárom nőíró sajátos 

élettörténettel rendelkezik, de az irodalomtörténeten, közoktatáson, valamint a  

közbeszéden is teljesen kívül rekedtek. A három (élet)mű értelmezése napjainkban 

is aktuális kérdésekre ad választ, hisz a 21. században az alkotói pálya és a nemiség 

perpektívájából kijelölt szereplehetőségek a 20. századi minták örökségei, csupán a 

társadalmi megítélés vált néhány szempontból elfogadóbbá. A kutatás jelenide-

jűségét és irodalomtörténeti jelentőségét igazolja a magyarországi, valamint erdélyi 

nőirodalmat vizsgáló munkák növekvő száma is. Nem mellékesen, a számos tanulmány 

és elméleti munka mellett egyéb törekvések által is kísérletet tesznek a nőírók 

csoportjának népszerűsítésére, melyek közül egy kezdeményezést említek csupán. 

Az Eötvös Lóránd Tudományegyetem Bölcsészettudományi Karának, Magyar 

Irodalom- és Kultúratudományi Intézete Írónők a hálón névvel hozott létre egy 

weboldalt, melynek célja a következő 12 életmű bemutatása a 19–20. század fordulója 

körül alkotó írónők közül: Czóbel Minka, Erdős Renée, Gulácsy Irén, Lesznai Anna, 

Lux Terka, Ritoók Emma, Szalay Fruzina, Szikra (Teleki Sándorné), Tormay Cecile, 

Tutsek Anna, Wohl Janka, Wohl Stefánia. 2025 februárjáig csupán Czóbel Minka, 

Erdős Renée és Gulácsy Irén adatai kerültek feltöltésre. 

Élettörténeti vázlatok 

Lux Terka, Erdős Renée és Török Sophie élettörténetében feltűnnek –  

a műveikben is felfedezhető és a korábbiakban már érintőlegesen említett – eltérések, 

melyek a választott témáikat és az azokhoz való viszonyulásukat is nagyban 

befolyásolták.  

A művésznevén ismert Lux Terka 1873-ban, Szilágysomlyón született Dancsházi 

Oláh Ida néven, és valószínűleg szegényes anyagi körülményeinek következtében 

kötött házasságot Szőlőssy György ékszerésszel 1889-ben, alig 16 évesen. Születési 

évét illetően több lehetőség is felmerül, viszont az egyéb évszámok az életrajzi 

adatok alapján nem lennének összeegyeztethetők, így legfőbb bizonyíték erre az 

adatra a házasságának éve és kora lehet csupán (Kádár 2014: 42). Polgári nevével 

kapcsolatban hasonló eltérésekbe ütközünk: Földvári József a Tolnai Nagylexikonra 

hivatkozva Dancsházi Oláh Terka néven születettnek és kezdetben Oláh Ida álnéven 



38  BALOG ALEXANDRA 

írónak tartja (Földvári 2009: 82–88). Lux esketési jegyzőkönyve, gyermekeiknek 

keresztelési kivonatai és a haláláról való tudósítások azonban cáfolják ezt. Az életéről 

és haláláról beszámoló lapok majdnem mindegyike kiemeli apját, aki Bem seregében 

szolgált, majd nehéz anyagi helyzetben nevelte gyermekeit, mely környezetből 

Ida korai házassága révén szabadulhatott. Ida, vagyis Lux Terka, a sikertelen frigy 

felbomlása után, 1893-ban kezdett írni: ekkor még valóban Oláh Ida néven publikálta 

tárcáit. 1900-tól főként a Pesti Hírlapban2 jelentek meg szövegei. Rövid ideig a Színház 

című folyóirat3 főszerkesztője volt. Életművének ismertebb szövegei a Marcsa 

gondolatai, Meseország, Amire születtünk. Számos tárcát is közölt, de ezek közül 

egyikkel sem találkozunk a korabeli műveket tárgyaló írásokban. Leányok című 

szövege 1906-ban jelent meg, és a korabeli recepció többségében csupán érintőlegesen 

tárgyalja, későbbi műveit gyakrabban értelmezik. Magánéletéről, feltehetőleg tudatos 

döntés miatt, az utókor nem rendelkezik információkkal: élete büszkeségének nevezte, 

hogy ezt el tudta rejteni a nyilvánosság elől, így szakmai sikereit teljes mértékben 

tehetségének köszönheti. (Kádár 2014: 42) 

Erdős Renée szintén a század végén, Pestre költözését követően, 20 éves 

korában kezdett (főként erotikus verseket) publikálni (Bánhegyi 1939: 92), általuk 

hamar bekerült az irodalmi életbe és köztudatba. 1878-ban született, Ehrental Regina 

néven, vidéki ortodox zsidó család legkisebbik lányaként. Győrben nevelkedett és 

egy bencés szerzetes tanította, aki nagy hatást gyakorolt rá: így verseiben az erotika 

és a nagyfokú vallásosság keveredésével találkozunk. Menyhért Anna, Egy szabad nő 

című életrajzi regényében részletesen beszámol a Bródy Sándorral való, 1905-ben 

tragikusan lezárult viszonyról és Erdős ezt követő éveiről, hangsúlyozva Bródy 

öngyilkossági kísérletének az írónő pályájára tett hatását. A kapcsolat megszakadásának 

következtében az irodalmi élet nagy része elhatárolódik Erdőstől (Menyhért 2016: 39), 

az író öngyilkossági kísérlete után pedig teljesen ellene fordultak a folyóiratok és 

a kiadók, megtagadták tőle a publikációs lehetőségeket. Ennek következtében 

Erdős sok időt töltött külföldön, mentális állapota sem tette lehetővé a publikálást 

(Bánhegyi 1939: 93). Bevonult egy olaszországi zárdába és katolizált, majd 1913-ban 

visszatért Magyarországra és férjhez ment Fülep Lajos református lelkészhez, akivel 

1918-ban, második gyermekük születése előtt elváltak. 1926-ban, Rómában 

újraházasodott Löfler Artúr gyógyszerésszel.4 Az 1920-as évektől írta prózai szövegeit, 

mely foglalatosság kihagyásokkal, de egész 1956-ban bekövetkezett haláláig tartott. 

 
2 A Pesti Hírlap 1878 és 1944 között heti kétszer jelent meg, vezércikke szerint „egy jól és 

fürgén szerkesztett, minden hírt gyorsan közlő” napilapot szeretne nyújtani a magyar közönségnek.  

A lap tulajdonosa a Légrády Testvérek kiadóvállalat, ahol Lux Terka legtöbb szövege napvilágot látott. 

A napilap a pártpolitikától távolmaradva törekedett az olvasók megszólítására: a liberális polgárságot 

sikerült bevonzania. Lux Terka publikációinak idején, a 20. század első évtizedében meghaladja a 

hatvanezres példányszámot is. 
3 A Színház folyóiratot nem sikerült beazonosítani, életművében a Pesti Hírlapban való 

publikációinak száma a hangsúlyos.  
4 A források Erdős Artúr Pál néven hivatkoznak rá.  



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 39 

Számos regényéből kiérezhető a katolicizmus hatása, önéletrajzi regény-sorozatban 

dolgozta fel gyermekkorát, de életművében találkozunk a Bródyval való viszonyát 

bemutató szöveggel is. Innen nézve, életrajza és írói pályája között viszonylag szoros 

kapcsolatot azonosíthatunk. Bár néhány kritikus elismeri önálló egyéniségét és 

formai eredetiségét, témaválasztásai és szövegeinek erotika általi túlfűtöttsége 

többük számára mégis problematikus.  

Lux Terka és Erdős Renée már írnak, amikor 1895-ben megszületik Tanner 

Ilona Irén Lujza Kamilla, aki később Babits Mihály feleségeként Török Sophie 

néven vált ismertté. Török egy budapesti, szerény anyagi körülmények közt élő 

család lánya volt, aki impulzív egyéniségével tört ki az otthoni közegből. Ahogy 

Erdős is színésznői pályáról álmodott, Török is kipróbálta a színészmesterséget és a 

balettet. Anyja megözvegyülése után dolgozni kezdett, ugyanis a család eltartásának 

felelőssége rá hárult, viszont a többszörös munkahelyi zaklatások5 miatt felhagyott 

azzal, és újabb állásokat kényszerült keresni. Végül külügyminisztériumi főnökének 

rezignáltan adta meg magát munkahelyének megőrzése érdekében, így lett a sorozatos 

szexuális zaklatásokon túl nemi erőszak áldozata is. Ennek következményeként 

megfogant gyermeke életét törvénytelen módon vették el, mai szóhasználattal élve 

illegális abortuszt végeztek rajta, valószínűleg saját elhatározásból (lásd erről bővebben: 

Borgos 2007: 134). Babits Mihállyal való házassága alatt nem sikerült teherbe esnie: 

ennek a törekvésnek a részletes nyomai olvashatók a Naptáraiban (Papp 2012).  

Az 1938-ban megjelent Nem vagy igazi! című műve az anyaság kérdését dolgozza fel: 

Török és Babits örökbe fogadták szakácsnőjük és az írónő bátyjának törvénytelen 

gyermekét, Babits Ildikót, akivel a költő halála után Török kapcsolata megromlott, 

mivel Ildikó nem tudta feldolgozni, hogy imádott apjának nem vérszerinti lánya. 

Török irodalmi munkásságát átjárja Babits hatása, betegsége és halála után többségében 

az ő szövegeinek kötetbe rendezésével foglalkozott. Irodalmi szereplésének kezdete 

és férjével való megismerkedése ugyanarra az időszakra tehető, ezért is vált kérdésessé 

irodalmi alkotásainak megítélése: valóban jó író, vagy csak egy szerencsés írófeleség 

volt? 1946-ban Baumgarten-díjjal tüntetik ki, az ezt követő évben pedig Kóczián 

Katalinnal elkészítették a Költőnők antológiáját (Török–Kótzián 2003). Az irodalmi 

közegből kiszorulva hal meg 1955-ben.  

A nőírók identitáskérdése: származás és felekezetiség 

A 20. századi identitáskérdést nagymértékben befolyásolta a származás, 

pontosabban annak felekezeti, etnikai és anyagi vonatkozása. Szécsi Noémi (2016) 

A budapesti úrinő magánélete (1860–1914) és az ezt követő, Géra Elenonórával közösen 

kidolgozott (2017) A budapesti úrinő magánélete (1914–1939) című munkákban 

 
5 Különböző helyeken vállalt titkárnői, „irodasegédtisztnői” feladatokat, viszont szinte 

mindenhol szembesült főnökei szexuális zaklatásával, a hatalomtól való függőséggel és az annak 

való kiszolgáltatottsággal. 



40  BALOG ALEXANDRA 

részletesen beszámol a nők irányában támasztott társadalmi elvárásokról, normákról 

és az érvénybe lépő törvényekről. Például az 1895-ben kötelezővé tett polgári 

házasságról, mely megkönnyítette a felekezeti szempontból vegyes házasságok 

helyzetét, hisz ettől kezdve a vallásörökítés kérdése egyáltalán nem korlátozta a 

fiatal párt, valamint az új törvény lehetővé tette az izraelita fél esetében a más vallásra 

való áttérés nélküli egybekelést, ami az egyházi frigyek számának csökkenéséhez is 

vezetett (Szécsi 2016: 69). 

Lux Terka esetében a származási kérdések nehezebben vizsgálhatók, mint 

Erdős Renée és Török Sophie kapcsán, hisz vallásáról és Szőllősy Györggyel való 

négyéves házasságáról kevés információ áll rendelkezésünkre, viszont a róla tudósító 

lapok szinte mindegyike kiemeli gyermekkorának nehéz anyagi helyzetét. Az Erdős 

fiatalkorát tematizáló, Menyhért Anna (2016) által írt életrajzi regény alapján 

mindhárom szempont vizsgálható, hisz gyermekkorára reflektálva ezek hangsúlyosan 

jelen vannak. Török Sophie egyik legmeghatározóbb írása a nemzetiségét tárgyaló 

értekező szövege (1939); és az őt érintő kortárs kritikák nyújtanak fogódzókat.  

Az említett három szempont mellett hangsúlyos az álnevek kérdése, a házasságaik 

és az anyaság, valamint a szexualitás problematikája. 

Lux Terka családi állapota nehezen felkutatható: a felekezeti kérdések csupán 

a hivatalos esketési, keresztelési és elhalálozási jegyzőkönyvek alapján derülnek ki, 

mivel szövegeiben csak bújtatott utalásokat fedezhetünk fel.6 1868-tól az erdélyi 

mintát követve, Magyarországon a vegyesházasságban született gyermekekre a 

velük azonos nemű szülő vallását örökítették, viszont a római katolikus Lux lánya 

és fia is az apát követte a protestantizmusban (feltételezhető, hogy Lux reverzális 

levélen keresztül mondott le a lányára való vallásörökítésről). A reverzális levelek 

1868 után csupán magánmegállapodásként szolgáltak, államilag nem tekintették 

érvényesnek, viszont számos konfliktus miatt 1894-től törvényben rendelték el a 

polgári házasságon és az állami anyakönyvezésen túl a reverzális elfogadását is a 

katolikusok számára (Gyáni–Kövér 2001: 143). 

Erdős mindkét lánya, a fentiekkel ellentétesen, az anya vallását örökölte, így 

a református Fülep Lajostól fogant lányai is római katolikus vallásban nevelkedtek. 

Mindazonáltal Erdős élettörténetében gyermekeinek keresztsége kevésbé fontos elem, 

hisz saját átkeresztelkedése, római katolikussá válása, de főként újraházasodása nagyobb 

dilemmákat vet fel. A Szécsi (2016) által vázolt történetiség nyomán látható, hogy 

valóban könnyebb volt az 1895 után válni szándékozó (főként férfiak) helyzete, 

ennek ellenére, a katolicizmus dogmáinak fényében Erdős házasságai joggal kelt-

hetnek szkepticizmust: az írónő prózai munkáit folyamatként értelmezve átfogóbb 

képet kaphatunk a személyes és vallásos elképzeléseiről is. A katolikus felfogás 

szerint a házasság (szentségi voltából adódóan) ember által fel nem bontható, a frigy 

 
6 Megtalálható Lux Terka és Szőllősy György esketési jegyzőkönyve, gyermekeik keresztelési 

kivonata és Lux hivatalos gyászjelentése. https://www.familysearch.org/search/tree/results?count=20&q. 

givenName=ol%C3%A1h&q.surname=ida 

https://www.familysearch.org/search/tree/results?count=20&q.givenName=ol%C3%A1h&q.surname=ida
https://www.familysearch.org/search/tree/results?count=20&q.givenName=ol%C3%A1h&q.surname=ida


 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 41 

érvénytelenítéséhez pedig nyomós okra volt szükség, mely az egyház szemében is 

indokolja azt: a törvény megengedhette a különélést, viszont az újabb házasságra 

csak egyikük halála után volt lehetőség, vagyis özvegyként. Ezzel szemben a 

protestánsok és izraeliták esetében a válás vétkességi alapon felbontható volt, bár a 

társadalmi megítélés miatt a felekezeti engedély mégsem vezetett a válások számának 

növekedéséhez. Szécsi egy, a katolikusok által bevett szokásra talál: az egyik fél a 

protestáns vallásra való áttéréssel szabadulhat a házasságból, így különválik, és újra 

is házasodhat, viszont a katolikus fél élete végéig házas marad (Szécsi 2016: 89–90). 

Lehetséges, hogy Lux Terka és Erdős Renée esetében is olyan formán történhetett 

meg a válás, hogy a férjek református vallásúak voltak: bár Lux későbbi szerelmi 

életéről nem találunk beszámolókat, felekezetiségére alapozva akár feltételezhetjük 

azt is, hogy az egyház szemében való házas státusa miatt sem kezdett újabb viszonyba. 

Fontos megjegyezni, hogy Erdős második, Rómában kötött házasságának körül-

ményei tisztázatlanok, gyanítható, hogy akár a helyválasztás is korábbi válásával 

indokolt, viszont mindkét házasságáról kevés információ áll rendelkezésünkre. A zsidó 

származású nőíró katolicizmusának ellenére sem mentesült a II. világháború atrocitásai 

alól. 1938-ban a numerus clausus következtében számos szerződését felbontották, 

1944-ben pedig előbb orvos lánya bújtatta, majd vidékre menekült, ahonnan álnéven 

regényt is közölt. A háború után nem tarthatta meg írói honoráriumból vásárolt 

villáját,7 és férje különvált tőle, viszont ennek a válásnak sem ismerjük a jogi vagy 

felekezeti kereteit. A 19–20. század fordulóján a szülők elvált helyzete negatív hatással 

bírt a gyermekek, különösen a lányok érvényesülési jogaira: „Férj hiányában az elvált 

nő helyzete anyagilag és társadalmilag is billenékeny volt. Kínosan ügyelnie kellett 

a jó hírére, mert azt könnyebben kikezdték, nemcsak vidéken, de akár a fővárosban is.” 

(Szécsi–Géra 2017: 50) Mindezek fényében Erdős második házassága tovább bonyolítja 

státuszát, ráadásul a válás, az abból következő megítélés problematikája és az életében 

is jelentős szerepet játszó kérdések végigvonulnak A nagy sikoly című regényén, Lux 

Terka Leányok című művéhez hasonlóan, melynek karakterei a férjezéssel kapcsolatban 

eleve különböző álláspontokat képviselnek, viszont mindhárman küzdenek a szegényes 

anyagi háttérből adódó nehézségekkel.  

Török Sophie esetében a felekezeti szempont kevésbé hangsúlyos, hisz a 

római katolikus család legidősebb lánya, a szintén katolikus férjével8 neveli a 

valószínűleg katolikus lányukat. Ebből adódóan a szövegeiben sem érzékelhető a 

felekezeti dilemmák hatása: Nem vagy igazi! című írásában a keresztség csupán egy 

 
7 Az írónő villája ma Budapest XVII. kerületében Erdős Renée Ház Muzeális Gyűjtemény 

és Kiállítóteremként üzemel, viszont az Erdős Renée Emlékszoba csupán „fotók, levelek, az általa 

írott, sokszor dedikált könyvek és egyéb dokumentumok segítségével idézi meg az írónő szellemét.” 

(erdosreneehaz.hu 2010) A bútorok hangulati elemekként szolgálnak, ugyanis a villa korábbi berendezéséről 

nem rendelkezünk információkkal. Az emlékszobán kívül számos időszakos kiállítás és egy kávézó 

várja a látogatókat. http://www.erdosreneehaz.hu/ (2025. 02. 21.) 
8 Török Sophie és Babits Mihály esetében csupán polgári esketési jegyzőkönyvet találunk. 

https://www.familysearch.org/tree/person/details/KVL3-2YM (2025. 02. 20.) 

http://www.erdosreneehaz.hu/
https://www.familysearch.org/tree/person/details/KVL3-2YM%20(2025


42  BALOG ALEXANDRA 

mellékes szálként szerepel, az örökbefogadó anya számára a keresztszülői szerep az 

első hivatalos és igazán kiérdemeltnek érzékelt kötelék jövendőbeli gyermekével, 

mindazonáltal ez nem jár együtt semmilyen transzcendentális töltettel. Az eddigiekben 

vázolt életrajzi vonatkozások szövegbeli vetülete további vizsgálati lehetőségeket tár fel. 

1939 októberében, Lux Terka halála után egy évvel, a Magyarság című folyóirat 

Magyar írónő sorsa a liberális sajtóhatalmak kezében címmel közölt értekező írást 

(Sz. n. 1939), melyben a nőíró nemzetiségéből adódó igazságtalan hátrányát tárgyalja, 

a kortárs lapszerkesztőket a zsidók előnyben részesítésével gyanúsítva. Lux kiadói 

tanácsra történő névcseréjét,9 a „jó és súlyos hangzású” (Sz. n. 1939) magyar név 

helyettesítését is a zsidótőke következményeként látja a névtelen író, ennek ellenére 

is a kitűnő magyar írók sorába állítja őt. A szerkesztőséget nem látogató, Budáról 

elköltözni kényszerülő, „apai ágon színmagyar származású” (Sz. n. 1939) nőíró 

személyét a zsidó intrika által kikezdettnek, gerinces magyarságáért pedig kevésbé 

közkedveltnek tartja. A korban nem számít egyedinek a gondolatmenet, miszerint 

felekezeti vagy etnikai hovatartozásáról ad számot egy-egy neves szerző, bár ebben 

az esetben nem ismerjük Lux nézeteit, így ez mégiscsak eltér a konvencionális  

állásfoglalástól annak ellenére, hogy a Leányokban drasztikusan lezárult magyar–

zsidó kapcsolatból következtethető, hogy az írónő számára fontos kérdéssé vált e 

népcsoport/felekezet társadalmi megítélésének kérdése és az arra való figyelem-

felhívás. Révész Sándor Jogot vagy konyhapénzt! című munkájában (2015) többek 

között Tormay Cécile szemléletét állítja szembe Lux viszonyulásával, mely kapcsán 

Lux szociáldemokrata törekvéseit „az idegenlelkűek, főleg a zsidók nemzetpusztító 

merényleteként” (Révész 2015) bélyegezte meg Tormay. Ezek alapján Lux közvetlenül 

antiszemitizmussal nem vádolható, viszont Erdősről ezt valamelyest kijelenthetőnek 

tartja. Esetében a nemzetiség kérdése háttérbe szorul, hisz felvidéki magyar család 

lánya, ebből adódóan az etnikai hovatartozásáról kortársai sem értekeztek, viszont 

Török Sophie élettörténetében ez hangsúlyosabb, mint a felekezeti vagy az anyagi 

kérdés. Miért lettem magyar? című írásában (1939: 129) Török saját identitását 

határozza meg, kereszténységéért és magyarságáért hangot emelve: „megdöbbenve 

és szívdobogva olvastam a súlyos sorokat, a betűk összefutottak szemem előtt, s én 

szédült zavarban nem akartam elhinni, amit már megértettem: hogy nem vagyok 

teljes, szabályszerű magyar – hanem csak olyan – asszimilált.” (Török S. 1939: 129) 

Ugyan Török sem tagadja német származását, de a társadalomban gyakori áttérésre 

hívja fel a figyelmet, melynek politikai hátterét és gyakorlati kivitelezését Szécsi 

Noémi is bemutatja: 1860-tól, a közigazgatás nyelvének teljes mértékben magyarrá 

változtatásától kezdve a főként német ajkú lakosság nagy része nyelvtanfolyamokon 

vett részt, és a családon belüli nyelvváltás is gyakorinak számított (Szécsi 2016: 7–15). 

Török nem csupán saját magyarságáról tesz tanúságot, hanem egyéb példákat is hoz 

a környezetéből: „nem vagyok magányos eset, vagyunk itt hála Istennek jónéhányan, 

 
9 Az álnév használata csupán a bemutatott írás szerint történt kiadói tanácsra, erre nem találunk 

több bizonyítékot. Feltételezhető, hogy inkább magánéletével szembeni tudatossága indokolta azt. 



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 43 

akik magyarnak hazudjuk magunkat!” (Török S. 1939: 133) A magyar költő-, írónő 

kellő önreflexivitással kezeli szövegét, néhol túlságosan hangsúlyozza magyarságát, 

érzéseit és kulturális kötődéseit, melyeket ő maga is kissé patetikus hatásúnak tart. 

Prózáinak karakterei közép-, olykor felsőosztálybeli magyar értelmiségiek, vallási 

hovatartozásuk szerint pedig római katolikusok, bár írásaiban ehhez nem társul 

különösebb töltet vagy másodlagos jelentés. 

Álnevek és identifikációs lehetőségek 

Az írói álnevek választásával keveset foglalkozott az irodalomtörténet. Lux és 

Erdős esetében ez egy szinte teljesen érintetlen terület, míg Török kapcsán Babits és 

az ő életében betöltött szerepei miatt került vizsgálat alá. Egy korábban említett 

szövegben, a Magyar írónő sorsa a liberális sajtóban című írásban, a névtelen szerző 

felhívja a figyelmet Lux névválasztására, melyben a nemzetiségi szempontot is szóba 

hozza, viszont ez nem kerül különösebb kifejtésre. Bár a cikkben Lux álnévválasztása 

sem alátámasztott, névetimológiai szempontból néhány összefüggést felfedezhetünk: 

a Családnevek Enciklopédiájában az Oláh és Erdős nevek magyar családnévként 

szerepelnek. Bár Lux Terka esetében a váltás az oláh népnévre való utalás miattinak 

is feltételezhető, választott családneve, a Lux sem olyan név, amely felerősítené a 

magyarsághoz való közeledést, a magyar identitás melletti elköteleződést. Így ebben 

a formában ez a névválasztás csupán egy távolságtartó, de máshoz nem közelítő gesztus, 

vagy a kutatásnak ebben a fázisában legalábbis annak tűnik. Erdős esetében az 

Ehrenthalról való áttérés szintén értelmezhető az elhatárolódás jeleként, konkrétan a 

zsidóságtól való távolodásként, melyet katolicizmusa is alátámaszt. A Renée keresztnévre 

való váltás magyarázata pedig a két név jelentéséből következtethető és szintén 

katolicizmusával köthető össze: születési, latin eredetű Regina nevének jelentése 

‘királynő’, míg felvett, szintén latin eredetű Renáta/Renée nevének ‘újjászületett’.  

Lux Terka nem csupán az általam is használt név alatt publikált, számos 

helyen szerepel a Sub rosa10 írói álnév aláírásként, melynek értelme és a név alatt 

publikált szövegek témája egymást erősítik: Lux e név alatt titokban, elhallgatva 

határozza meg álláspontját egy-egy társadalmi, közéleti kérdésben: többnyire a nemi 

szerepek kérdését és az anyagi háttér nehézségeit érinti, ezeket sorozatban közölt 

viták által tárgyalja. Egyes források szerint Lux egyéb álneveken is publikált, viszont 

ezekről kevés adattal rendelkezünk. Erdősnek amennyiben voltak egyéb írói álnevei, 

azok nem ismertek, csupán a II. világháború alatt használt Réz Bálint név, mely a 

politikai és származási helyzete által indokolt. 

Török Sophie névválasztásának történetéről kijelenthető, hogy az identitá-

sának konstrukciója szempontjából számottevőbb tényező, mint Lux és Erdős 

esetében, és nem szükséges névetimológiai kutatásokba bocsátkoznunk a lehetséges 

értelmezési síkok feltérképezésekor. Borgos Anna (2007: 147) Török Sophie feleség 

 
10 Latin, jelentése, ’a rózsa alatt’, titoktartási kötelezettséggel járó, bizalmas közlés képletes 

kifejezése. 



44  BALOG ALEXANDRA 

és alkotói szerepeivel kapcsolatosan tartja érdemes vizsgálati szempontnak a név 

keletkezésének és annak a viselője identitására tett hatásának kérdését. Babits egy 

dedikációban Török Sophie-nak nevezi Tanner Ilonát, ami Kazinczy Ferenc 

házasságkötésével teremt párhuzamot: a 45 éves Kazinczy elkeseredett helyzetében, 

egyfajta menekvésként vette feleségül hivatali főnökének lányát. A névadó gesztuson 

keresztül mintha az analógia egyszerre utalna a költői státuszra és Babits házasságára, 

pontosabban saját helyzetére Török Sophie megismerésekor. A név értelmezési 

lehetőségeinek tisztázása előtt fontos kiemelni kettejük házasságának szituációját, 

melyben Török Szabó Lőrinc és Babits Mihály közötti ajándékcsereként ment végbe, 

így a nő még csak a passzív fél szerepére sem tehetett szert, hiszen a partnerek 

közötti cserére tőle függetlenül került sor, így Török a csere tárgyaként a két férfi 

megállapodásának és döntésének elfogadója, nem pedig befolyásolója volt (Borgos 

2007: 147). A pozícióra tett célzásként való értelmezés adja magát: Babits a 19.  

század első évtizedeinek legnagyobb irodalomszervezője feleségének nevét veszi 

kölcsön (Borgos 1999: 124), és ezt a vonatkozást erősíti Babits aláírása is az említett 

dedikációban, amikor a Franci nevet használja saját neve helyett. Ezek ismeretében 

kevésbé értelmezhető Babits gesztusa magától függetlenítő jellegűnek, hisz az 

irodalmi életben Tanner Ilonával való viszonya közismert, kapcsolatuk a Nyugat 

körének szeme előtt jött létre, és az alkotói szuverenitást valószínűbben egy új, az 

irodalmi közeg számára belső utalás nélküli névvel biztosíthatta volna feleségének. 

Kusper Judit értelmezésében (Kusper 2015: 88–99) Babits névadó gesztusa saját 

helyzetének kijelöléséhez szükséges, viszont kettejük névvel való azonosulása külön 

síkon történik: Török számára valósággá válik, ezen a néven publikál, születési nevétől 

eltávolodik a nyilvános szférában, míg férje számára csupán imaginárius szinten 

lehetséges, és ezáltal a saját nevéről való lemondás áldozatát sem kell meghoznia, 

tehát Babits azáltal válik Francivá, hogy Ilonkából Sophie lesz. Míg Franciról csak 

Sophie tud, és a név kettejük viszonyában nyer jelentést, addig Sophie e név alatt lép 

ki a privát szférából és szerzői névként használja azt az irodalmi nyilvánosságban. 

Koháry Sarolta a Borgos Anna és Kádár Judit által készített interjúban (2004)11 végig 

Ilonkaként hivatkozik a nőíróra, ami okot adhat a feltételezésre, hogy idős korára és 

személyes kapcsolataiban megőrizte születési nevét. Ilyenformán, Török identitásában 

nem csupán az inspiratív feleségszerep kötődik Babitshoz, hanem alkotói neve, 

pályája is a férj státuszára és hatására enged következtetni, mely nagymértékben a 

férj által meghatározott. Borgos Török személyének tanulmányozásakor „énképének, 

identitásának alapvető, leglényegesebb része Babitshoz fűződő kapcsolata volt, ennek 

összes építő és korlátozó következményével együtt” (Borgos 2007: 125.), viszont a 

szereplehetőségeit kutatva és az anyaság kérdését vizsgálva a szerep ambivalenciáját 

 
11 2004-ben Borgos Anna és Kádár Judit interjút készítettek Koháry Saroltával, aki Török 

Sophie mellett volt az utolsó éveiben, szinte egyetlen emberi kapcsolataként. Az interjú nem csupán 

Török személyiségéről tartalmaz fontos információkat, hanem a Babits-család helyzetéről is, mely a 

költő halála után kevésbé érdekelte az irodalmi és értelmiségi köröket.  



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 45 

hangsúlyozza, hisz gyermekéhez szélsőséges és feszültségteli viszony fűzi (Borgos 

1999: 125). Babits mellett Török feleség- és alkotói szerepe örök konfliktusban állt, 

ugyanis az irodalomtörténet inkább az előbbit tartotta számon, és bár Babits közelsége 

termékeny volt az alkotás terén, az írói önmegvalósítás szintjén mégis nehezítő 

tényező (Borgos 1999: 124). Az általam kiemelt, Nem vagy igazi! című művében a 

társadalmi megítélésen túl jelen van az anya gyermeke reakciójától való félelme,  

az eltitkolás kényszere, mely Török magánéletét is átjárta (Borgos–Kádár 2004).  

Az 1938-ban publikált regény, mely a meddőség és örökbefogadás tapasztalatából 

táplálkozik, úgy lát napvilágot, hogy az akkor tízéves Ildikó még nem tudja születésének 

történetét, és minden közegben az írópár vérszerinti gyermekeként ismerik. Koháry 

alapján, Babits Ildikó számára a nagyobb fájdalmat a másik apától való származás 

okozta: Ildikó a költő halála után szerzett tudomást származásának tényéről, és nem 

tudta feldolgozni, hogy nem Babits lánya, ami növelte a szakadékot közte és anyja 

között. Török meddőségével kapcsolatban az interjúban hosszas reménykedéséről 

olvashatunk:12 az életadás és anyaság vágyán túl, a reménykedése és titkolózása a 

társadalmi megítélés fényében a szégyen elkerüléseként is értelmezhető, hisz a  

szexuális abúzus áldozatait és az abortuszt a 20. század társadalmában nem övezte 

kiemelkedő empátia vagy szolidaritás. 1933-tól elvégezhető volt a terhességmegszakítás 

az anya életének védelme és az örökletes betegségek elkerülése érdekében, viszont 

az új törvény sem terjedt ki a nemi erőszak áldozatainak helyzetére, így az egyéb 

esetekben 3–5 év szabadságvesztésre ítélték az abortuszt végző személyt és a várandós 

nőt is. Mindezek mellett mégis számos illegális beavatkozást hajtottak végre, melyekre 

a regényekben is találunk példát vagy utalást (Szécsi–Géra 2017: 64). Annak a 

megfogalmazása sem egyértelmű Török (és a hasonló helyzetű nők) esetében, hogy 

nevezhető-e műhibának az illegális abortusz közben elkövetett mulasztás, vagy az 

esetlegesen fellépő komplikáció, mellyel Lux Leányok című műve is végződik. 

Ahogyan Török meddőséget feldolgozó szövegében sem találkozunk egy olyan 

határozott férfival (Lux szövegében ez szintén hiányzik), aki osztozna az anya 

nehézségeiben, úgy Babits sem bizonyul támogató félnek (hiába írják le a férfiakhoz 

szokatlan módon segítőkészként a házvezetés szempontjából), lányuk örökbe-

fogadásának feldolgozásával kapcsolatban Török magára maradt. 

Nemi identitás és szexualitás 

Lux és Erdős életrajzi adatai alapján nagyvonalakban állítható, hogy életükből 

szintén hiányoznak a férfiak, és anyaságukban is egyedül maradtak. Lux három 

gyermekének13 keresztelési anyakönyvezéséből tudjuk, hogy harmadik gyereke 

születésének évében váltak el a férjével. Ez Erdős esetében sincs másképp, férje második 

 
12 Naptárai is ezt igazolják, hisz napra pontosan rögzíti a nőgyógyászati vizsgálatokat,  

a menstruációs ciklusokat és a közösüléseket. 
13 Második gyermekük halva született.  



46  BALOG ALEXANDRA 

gyermekük születése előtt hagyja el őt, így a két nő egyedül kényszerül gyermekeinek 

felnevelésére. Lux Terka szövegében nem találkozunk tartós párkapcsolatokkal, vagy 

kudarcba nem fulladó házasságokkal, így az összes megjelenő női minta egyedülálló, 

magára maradott nővel kapcsolatos. Erdős A nagy sikolyában a főszereplő végig a válás 

és a sikertelen házasságban való maradás között dilemmázik, erről kéri ki patriarchális 

és mélyvallásos családjának véleményét, így itt több nő és férfi perspektíváját 

ismerhetjük meg, melyek a gyermeknemzést állítják egyetlen megoldásként a fiatal 

lány elé. Az itt megfogalmazottakat érdemes Erdős életművének fényében vizsgálni, 

ugyanis ő maga reflektálttá teszi a társadalmi nemi identitásból következő 

szereplehetőségeket és a szexualitás kérdését, mely A nagy sikolyban kevésbé árnyalt, 

az egyéb életutak többnyire elrettentő példákként sorakoznak fel. 

A korábbiakban Török házasságának azon aspektusára fektettem a hangsúlyt, 

mely nőiességét és anyaságát érinti, viszont a névválasztáson kívül nem tértem ki 

Babits személyének hatására, mely több szempontból háttérbe szorította feleségének 

életművét, és megkérdőjelezhetővé tette publikációinak legitimitását. Borgos Anna 

a feleségszerepét is többrétűnek látja, és számos pozíciót sorol fel, melyek között 

Töröknek váltania kellett, így a védelmező és gondoskodó anyától a kezdeményező, 

nyugtalan gyerekig haladt, a felnőtt társ és szerető kedves, valamint a társadalom és 

család előtt reprezentáló partnerig (Borgos 1999: 117). A Babits függvényében való 

mozgás életművének és hagyatékának fényében is érzékelhető, ennek egyik példája 

Török Sophie naptárai, melyet Papp Zoltán János szerkesztett (2012) és látott el 

hosszas előszóval, melyben költészetének és prózájának is különös figyelmet szentelt. 

Papp hetven oldalon keresztül elemzi és értelmezi Török műveit, majd konklúziójában 

erőteljesen hangsúlyozza a kötet jelentőségét a Babits-kutatásban. Köszönetnyilvá-

nítása előtt fogalmazza meg az elkészült gyűjtemény rendeltetését: „Ajánlom e művet 

elsősorban a Babits-kutatóknak, másodsorban mindennemű tudományos szakterület 

képviselőinek, egyetemi hallgatóknak és az érdeklődő olvasóknak.” (Papp 2012: 78) 

A kötet valóban információkban gazdag a 20. századi irodalmi élettel, viszonyrend-

szerekkel és társadalmi helyzetekkel kapcsolatban, részleteiben rámutat Babits  

mindennapjaira, egészségügyi helyzetének változására, feleségével közös kapcsolati 

hálójukra, viszont a záróajánlás a kánonból és köztudatból kimaradt írónők helyzetének 

rögzítéséhez járul hozzá. Amennyiben megfogadjuk Papp tanácsát, és Török 

életművéhez, az általa, sőt mi több, saját mindennapjairól írt szöveghez csupán a 

Babits-kutatások szemszögéből közelítünk és e perspektívából értékeljük azokat,  

a Török identitását alakító számos szerep közül főként az alkotóit érvénytelenítjük, 

jellemét másodrendűvé redukáljuk. Innen nézve fel sem merül az a lehetőség, hogy 

Török naptárai a Török-kutatás forrásaiként szolgáljanak. Papp megítélése az (irodalmi) 

szöveghasználat tendenciózus kisajátításának kérdését is felveti, amely kérdés 

megvizsgálása nem képezi e kutatás tárgyát. 

A három nőíró szexualitásáról való gondolkodása változó. Míg Lux esetében nem 

rendelkezünk adatokkal a meg- vagy meg nem valósult szerelmi életével kapcsolatban, 



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 47 

és arról sincsenek információink, hogy ki vagy kik ápolhattak vele intim viszonyt,14 

addig Erdős és Török esetében több vizsgálati lehetőség is felmerül. Lux Leányok 

című szövege továbbra sem tekinthető olyannyira életrajzi vonatkozásúnak, mint  

A nagy sikoly és a Nem vagy igazi!, ami nem zárja ki annak a lehetőségét a szöveg 20. 

század szexualitáshoz való társadalmi viszonyulása felőli olvasatának.  

Az Erdős életét feldolgozó regényben olvashatunk szüzességének elvesztéséről 

is, és annak ellenére, hogy a nő gondolatait kiemelő részekre nem tekinthetünk 

bizonyítékokként, a szituációk a személyes viszonyulás nélkül is elegendőek: a fiatal 

Erdős egy idősebb operaénekes ajánlatával élve szabadult meg szüzessége terhétől 

(Menyhért 2016: 52). Az alig 19 éves lány meghatározó élményén kívül a Bródy 

Sándorral való viharos kapcsolatáról, Jászi Oszkár udvarlásáról és Eötvös Károllyal 

való szoros viszonyáról is tudomást szerzünk. Ahogyan életrajzának eddig bemutatott 

aspektusai is felbukkannak szövegeiben, úgy a szüzesség elvesztése és a házasságon 

kívüli, valamint hitvesi nemi élet is témája lesz azoknak. A szexualitás tematizálása 

hangsúlyosan katolicista nézőpontból történik, így A nagy sikolyban levont 

következtetés a szexualitást a nők esetében a reprodukció szükséges eszközeként 

kezeli, annak minden esetleges örömforrását tagadva, kivéve a szülést. Bizonyos 

olvasatok a megadás-megalkuvás gesztusát – okkal – nem a szövegbeli jellem-

fejlődéseknek tulajdonítja, hanem a regény(ek)en kívüli, Erdőst érintő személyes 

tényezőknek, vagyis a katolizálásához és újkonzervatizivmusához való erőteljes 

alkalmazkodásnak: a meghajlás aktusának kényszermegoldásával találkozik az olvasó, 

viszont a belenyugvás által mégis megkérdőjeleződik a vallási és társadalmi rendszer 

(Kemenes Géfin–Jastrzębska 1998: 110). 

Török esetében nem találkozunk hasonló felekezeti és patriarchális 

nézőpontokkal, a vizsgált szöveg perspektívájából a fentebb bemutatott szempontok 

a kiemelkedőbbek, viszont szexuális irányultsága és esetleges (plátói) viszonyai 

foglalkoztatják a rá irányuló kutatásokat. Török progresszív szemléletét akár egy a 

szóban forgó nonkonformista orientáció is befolyásolhatta. Kádár Judit (2006) 

szokatlanul nyersen fogalmazza meg a Törökkel igazságtalanul bánó társadalom és 

irodalomtörténet kritikáját,15 és nyíltan ír Török feltételezhető leszbikusságáról,16 

 
14 Egy az Országos Széchényi Könyvtár Kézirattárában őrzött, Lux Terka által Török Sophie-

nak címzett levélből tudjuk, hogy a két nő egyszerre tartózkodott a Park szanatóriumban (Török naptára 

alapján 1933. január 23-án) és a pár soros üzenetből látható, hogy a két nő között ismeretségi viszony 

állt fönn, de egyéb részletek nem állnak rendelkezésünkre. Online elérhetőség: https://copia.oszk.hu/ 

levelek/lux-terka-babits-mihalynehoz/ (2025. 02. 21.). 
15 Kádár Judit fentebb említett cikkében a következő statisztikával igazolja állítását és felhívja 

a figyelmet a világ- és magyar irodalom vonatkozásainak drasztikus különbségére: Sylvia Plath Daddy 

című verséről 146000 találat szól, míg Török Apám című művéről csak egy, a digitalizált Nyugat-szám, 

amelyikben megjelent.  
16 Borgos Anna vélekedésében Török szexuális irányultsága semmiképp sem nevezhető 

leszbikusságnak, esetleg biszexualitásnak, viszont gyakran reflektál a fogalomhasználat nehézségeire a 

20. század tekintetében. 

https://copia.oszk.hu/levelek/lux-terka-babits-mihalynehoz/
https://copia.oszk.hu/levelek/lux-terka-babits-mihalynehoz/


48  BALOG ALEXANDRA 

szerelmes verseiről, melyeknek címzettjei nem azonosíthatók, viszont több esetben 

valószínűsíthetőnek véli, hogy a szerelem tárgya nő volt. Konklúzióként Kádár nem 

Török Sophie szexuális irányultságát törekszik tisztázni, hanem a költőfeleségként 

és alkotóként kiérdemelt, de meg nem kapott szakmai figyelemről beszél Török 

posztumusz verseinek és kötetének rövid értékelése után. Borgos tisztázza az orientáció 

fogalomtárát a 20. század szempontjából, és rekonstruálhatónak tartja Török Raics 

Olgával való viszonyát, hangsúlyozva az írónő szexuális irányultságát övező kérdéskör 

jelentőségét identitáskonstrukciója kapcsán (Borgos 2007: 172–175). 

Török Sophie esetében érdemesnek tartom kiemelni a Nyugat-feleségek 

egymáshoz való viszonyulását. Az őt körülvevők vallomásaiból kiderül, hogy Babits 

halála után magányosan élte életét, ami kérdéseket vethet fel, viszont Kosztolányiné 

Harmos Ilona portréja (2011) által szemléltetem (a maga nyers módjával), hogy a 

szolidáris irodalmi körök milyen szempontok szerint tartottak össze vagy húztak 

szét. Harmos a portrék által ítéletet mond társai fölött, viszont saját korát és önmagát 

is jellemzi a kiemelt perspektívákon keresztül: madáchi gondolattal előre felmenti 

magát és társait, vagyis, hogy „ne felejtsük a nagy igazságot »Bűne a koré, mely 

szülte őt«.” (Kosztolányi Dezsőné Harmos 2011: 172) Ennek ellenére a Török-portréban 

a legtöbb szempont esetében az olvasó számára nem a kor felelősségre vonó tekintete 

körvonalazódik, hanem nem más, mint Török negatív tulajdonságainak halmozása: 

nevét az irodalomtörténetből kölcsönözte magának, nárcizmusából fakadó tehetsége 

van, viszont műveletlen, viselkedésével pedig „fiút mímel, nem férfit, de fiút.” 

(Kosztolányi Dezsőné Harmos 2011: 224) Harmos erősen támadja anyaságát, Ildikó 

megszerzését egy tárgyhoz hasonlítja, legjobb esetben egy kisállathoz, és megkér-

dőjelezi Török szülői motivációját, gyermek iránti vágyát. Harmos továbbmenve a 

körét is fullasztónak és hazugnak titulálja, viszont ennek a terhét is Török vállára 

helyezi. Ildikóval való viszonyának romlását, az azzal kapcsolatos megnyilvánulását 

arra vezeti vissza, hogy Török milyen rosszul nevelte a lányt. Az utolsó gondolattal 

sem enyhít megítélésén, nem megy vissza a saját kiindulópontul választott madáchi 

hipotézishez: „Rendkívül zavaros körülmények közt él idegbeteg fogadott lányával, 

vagy húsz macskával és saját, elviselhetetlen természetével, gyógyíthatatlanul beteg 

lelkével.” (Kosztolányi Dezsőné Harmos 2011: 225) Harmos Török-portréja arról 

árulkodik, hogy Török nem csupán írásművészetében, hanem magánéletében is ki volt 

téve a kritikáknak, melyek nagymértékben befolyásolhatták alkotómunkáját. Az a fajta 

félelem, melyet a Nem vagy igazi! örökbefogadó anyájában lefest, a Harmos-féle 

viszonyulásokból és megvetésekből is eredeztethető. Érdemes kiemelni egy a Nem vagy 

igazi!-t tematizáló, korabeli kritikára, vagyis Nagy Méda (1940) egyik legfontosabb 

gondolatára Török nevelési módszerei kapcsán: vajon a nevelési eszközöket az anya 

igazisága minősíti? Ugyanazok a módozatok jók lettek volna, ha ő a gyermeke 

szülőanyja? A Harmos Ilona által megfogalmazottak, miszerint lányát tárgyként, avagy 

kisállatként szerezte, a korabeli kritikák fényében is releváns kérdésnek bizonyul, 

ugyanis a későbbiekben bemutatom ennek az anyai megítélésre tett hatását.  



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 49 

A három nő(író) identitásának csupán a legkiemelkedőbb aspektusai felől 

közelítve az életműveik olvasatához, számos helyen találkozunk olyan elemekkel, 

melyek háttérbe szorították az alkotót, elvétve a retorikai és esztétikai megközelítések 

lehetőségét. Annak ellenére, hogy ezen tényezők bemutatását több 21. századi kutató 

észrevételeivel nyomatékosítottam, fontosnak tartom a korabeli fogadtatások 

értelmezését, ugyanis ezek többnyire a magánélet és személyiségalakulás síkján a 

bíráló, mintsem az irodalmár szerepét vállalták. 

Kontextus és recepció 

A három élet- és recepciótörténet kontextusát erőteljesen megalapozza a 

nőirodalom és a női írás legitimitásának kérdése, mely a Gyulai Pál által kirobbantott 

írónő-vitától indítható, viszont ez már több kutatás alapját képezte, és sok szempontból 

átrendeződött, így a 19. századi irodalomtörténész álláspontja, ezen belül az általa 

megfogalmazottak ma már kevésbé relevánsak, ahogyan ez már a 20. század első 

felében is árnyaltan merült fel. Gyulai Pál vitát gerjesztő írásában összegyűjti a szilárd 

családmodellt veszélyeztető tényezőket, melyekért a nőket vonja felelősségre, ugyanis 

azok testi és lelki adottságai nem férnek össze az alkotás folyamatával, így ez 

boldogtalanságot okoz számukra. Ez a társadalmat és a családi környezetet negatívan 

befolyásolja, sőt el is hanyagolják a családjukat az érvényesülésért. Továbbá Gyulai 

a nőirodalmat a dilettantizmussal kapcsolja össze, és kijelöl néhány olyan műfajt, 

amikben a nők is képesek lehetnek alkotni, és az irodalomban is elfoglalhatják a nekik 

szánt helyet. Ezek a szövegek igénytelenségük ellenére szórakoztatóak lehetnek, 

viszont nem szabad őket esztétikai szempontból megítélni. A Gyulai által felvetett 

problémákkal a korábbiakban számos kutató foglalkozott (Török Zs. szerk. 2016). 

Az ebben az időszakban születő kritikákban ritkábban mutatkozik a nőírás olyan 

értelmezése, amely a család intézményére tett negatív hatásának szempontjából 

közelíti meg a műveket, ezért ennek a részletes kibontásától eltekintek. 

Kaffka Margit Az asszony ügye című értekező írásában (1972) kifejti a régi és 

az új asszony közötti különbséget: előbbi a gyermeknevelés és a háztartás gondjaival 

küszködő, ezzel szemben az utóbbi az aktivitás és érvényesülés vágyával hadakozó. 

Bár Kaffka sem tagadja ennek esetleges kártékony hatásait, mégsem ért egyet 

Gyulaival, ugyanis sokkal árnyaltabbnak tartja a nők irodalmi szereplésének 

helyzetét. A megoldást a nők választásában látja, nem pedig a társadalmi nemek 

(gender) számára kijelölt szerepekhez való ragaszkodásban. Lux, Erdős és Török 

tárgyalt szövegei kapcsán az írói pálya negatív következményeinek helyét átveszi a 

modern nő és férfi kialakulásának veszélye. Elegendő Lux Terka értekező írásainak 

összesítése a férfikritika azonosításához, amely megmutatja a két nem változását, 

és azok egymásra tett kölcsönös hatását is. Vay Sándor Visszhangok című írásában 

(Vay 1913) egy rövid értekező jellegű részben kitér Lux Terka Leányok című 

munkája kapcsán a modern nő és férfi fejlődésének problémáira: kiemeli, hogy a 

modern nő a háztartástól távol állva, csupán a szórakozásnak szenteli idejét, és a 



50  BALOG ALEXANDRA 

műveltség sem olyan fontos tulajdonság, mint korábban volt. Ehhez hasonlóan 

mutatja be a férfit is, emlékezve saját, gyermekkorából hozott értékeire. Mellesleg 

Vay személyiségének kérdése a nemi dichotómiák szempontjából és a társadalmi 

szerepek betöltésének, valamint átformálásának kontextusából szemlélve új irányokat 

és kérdéseket vethet fel. Vay figurája kapcsán kitérhetünk a Török személyiségét és 

nőiségét érintő kritikákra. Harmos Ilona Török Sophie-ról és más kortársakról írt 

portréi, (Kosztolányi Dezsőné Harmos 2011: 224) melyek közül a Törökről írt – a kötet 

darabjaihoz képest terjedelmesebb – szövegében annak viselkedését és öltözködését 

George Sand francia íróéval azonosítja.  

Lux Terka, Erdős Renée és Török Sophie szereplői a Kaffka által is körvonalazott 

régi és új asszony között dilemmáznak, ketten meg is hozzák a tudatos döntést:  

a Leányok egyike nem szerelemből, hanem a hosszas nélkülözés után anyagi 

biztonságért megy férjhez, a másik orvosként tér haza a testvéreit nevelni, ezáltal 

lemondva karrierjéről, míg a harmadik belehal egy sikertelen magzatelhajtási műveletbe. 

Erdős Renée A nagy sikolyának Dórája a kételyek után mégis a társadalmi szempontból 

elvárt és elfogadott patriarchális rendszer mellett dönt, a szülésben megtalálva 

szexualitásának egyetlen tiszta kiteljesedési lehetőségét. A Nem vagy igazi! Margitja 

pedig mindvégig szeretné megváltoztatni a természeti korlátokat, azaz biológiai 

terméketlenségén átlépni, hogy anyává válva megvalósíthassa az értelmiségi családot. 

A három szöveg így a családi életre való különböző törekvésként is olvasható, a régi 

és új nő mellett helyet kap a modern nő és férfi képe is, a kritikák viszont mindhárom 

esetben máshogy értelmezték ezeket az indíttatásokat.  

Lux Terka műveinek recepcióját érdemes az író saját pozíciójának kijelö-

lésével kezdeni, ugyanis a szépirodalmi szövegein kívül is találkozunk tárcákkal, 

melyek a korabeli (főként budapesti/nagyvárosi) nők attitűdjét illetik kritikákkal, 

látják el tanácsokkal, de szépirodalmi szövegeiben is azonos álláspontot képvisel.  

A prózaíró elsőként a Felsőmagyarországban közöl tárcát a női költekezést és erkölcsi 

romlást érintő témában, Pazarló asszonyok címen (Lux 1904), melyben közéleti 

történésekre is reagál. Lux értekező írásaiban később is megjelenik a társadalmi 

(főként női) hanyatlás, így a már felvetett pazarlás témáról 1907-ben újra a nyilvánosság 

elé tárja gondolatait: márciusban jelenik meg, közismert írói nevén aláírt, Pazarló 

asszonyok című tárcája (Lux 1907b) a Pesti Hírlapban, majd ugyanezév októberében 

Berlin – Budapest címen (Sub rosa 1907) álnéven közöl levelezést17 az asszonyi 

költekezésről és a budapesti erkölcsi romlásról.  

1907-es, márciusi tárcája kisebb vitát indított el: olvashatunk névtelenül 

közölt női reakciót, mi több, Lux Terka újabb tárcában reagál a hozzá privátban 

érkezett levelekre is. Bár a vita Pazarló asszonyok című alapszövegének fő felvetése 

a költekezéssel és a materializmussal kapcsolatos, ezt felhasználva, a 20. század eleji 

 
17 A rövid levél és válaszreakció címzettje perdita, valamint az aláírások is perdiként zárják a 

szövegeket, mely feltételezhetően az anonimitást szolgálja, és erősíteni kívánja az erősödő erkölcstelenséget. 

(perdita ’kéjnő, örömlány’)  



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 51 

társadalmi működést is sikerül problematizálnia: a másokkal való lépéstartás irányítja 

a nők mindennapjait, a nőnevelés felszínes és csupán a házasságig vezeti a fiatal 

lányokat, nem kíséri őket a nászéjszakán túl. Szécsi Noémi a Lux által felvetetteket 

kiegészíti a Géra Eleonórával közösen írt, 1914–1939 közötti modern budapesti úrinő 

életéről szóló tanulmánykötetükben „A háztartás szakszerű vezetése és a család 

jövedelmeinek észszerű beosztása mellett a feleség a fogyasztás megtervezésével már 

kifejezetten nemzetgazdasági tényező.” (Szécsi–Géra 2017: 42) Lux a szépirodalmi 

alkotásain túl, ebben a tárcában is a 20. századi társadalomban érzékelhető – általa a 

nevelésnek tulajdonított – önálló jellem hiányát hangsúlyozza: a lányok, asszonyok 

erkölcsi és anyagi szempontból sem rendelkeznek a függetlenedéshez szükséges 

tudással. Lux a jellem fontosságát szépirodalmi szövegeiben is hangsúlyozza, többnyire 

ennek tulajdonítja a társadalomalakító erőket, mintsem az intézményes, akár fősodorbeli 

irányzatoknak. A március 2-án publikált tárcára 10-én érkezik az Egy hang a pazarló 

asszonyok köréből (Anonyma 1907) című, névtelenül írt válasz, egyfelől védve, 

másfelől támadva a 20. század asszonyát, aki a társadalmi konvencióknak próbál 

eleget tenni. Eszerint, az asszonyok költekezése az osztálybeli elvárásoknak való 

megfelelési kényszerből adódik, hisz a társadalom elítéli azokat, akik financiális 

szempontból bármit is megvonnak maguktól. Továbbá, a reakció problematizálja, hogy 

az érvényesülés nem műveltség, hanem látszat alapján lehetséges, de ugyanakkor a 

férfiakat is hibásnak tartja, akik a „birtoklás biztos és nyugodt tudatában” (Anonyma 

1907) magára hagyják az asszonyt. Az anonim18 szöveg rátér a szexualitás hiányára, 

a nőnevelés köréből való kimaradására és sejteti az ebből eredő nehézségeket. A vitát 

újabb Lux-tárca követi, Ali-Bab könyve címen (Lux 1907a), melyben egy férfi 

szakácskönyvére reagálva válaszol a korábbi bírálatokra: nem képvisel kritikus 

attitűdöt, elismeri a könyv minőségét, viszont kihasználja a felkínált lehetőséget a 

nemi dichotómiák kibontására. Ismét a nemi szerepek kijelöltségét boncolgatja, 

ugyanis cáfolni szeretné a reakciókban érzékelhető feltételezést, miszerint nem szereti 

a nőket, és ezt a pazarló asszonyoknak megfelelve teszi, vagyis „gombostűket fogok 

szurkálni a férfiak szivébe.” (Lux 1907a) A nőíró tartja magát ígéretéhez, helyenként 

nyersen és kíméletlenül, de humorral támadja a férfit, hibáztatja, mert a háztartás 

tudományában átveszi a nő szerepét, viszont megmarad a szövegeiben is érzékelhető 

középvonalon: írónői voltára utalva egy öreg tábornoktól érkezett reakciót idéz –  

a későbbiekben reflektál is rá –, aki szerint „a nő csak főzni tudjon, táncolni és 

énekelni. Aztán: slussz!” (Lux 1907a) Ezzel szemben Lux szerint „nincs igaza az 

öreg barbárnak, de azért a nőknek kell tudni főzni. Szeretettel, művészettel, ízléssel, 

 
18 Sok korabeli szöveg esetén találkozunk az aláírás hiányával, valamint az álnéven való publikálás 

is egy elterjedt megoldás. Ugyanakkor feltevődik a kérdés, hogy jelen esetben, miért választja az írónő 

az Anonyma nevet: a latin szó nőnemű változatának használatával szeretné megerősíteni nézőpontját? 

A címben és az első sorokban kijelöli pozícióját, azonban mennyire tekinthető szükséges lépésnek ez a 

módszer? Megtörténhet, hogy a névtelenség kiemelésével a véleményének a társadalmi szempontból 

való illegitimitására utal, és a vállalt megszólalástól való félelemre hívja fel a figyelmet? 



52  BALOG ALEXANDRA 

komponálási szenvedéllyel.” (Lux 1907a) Az idézett rövid szövegváltások elegendő 

információt közölnek a 20. század eleji értelmiségi, budapesti női perspektíváról a 

saját társadalmi helyzetük tekintetében: Lux a materializmustól indít, felhasználva a 

költekezés problematikáját a nőnevelés és a jellem hiányosságainak láttatására, 

amiket a névtelenül reagáló sem tagad, csupán árnyalja a problémát. Mindkét nő 

kihangsúlyozza, hogy a férfiúi figyelmetlenség és a társadalmi beállítottság is, 

egyfajta pótcselekvésként, a nagyfokú költekezéshez vezet. 

Lux Terka nem csupán az elhíresült írói álnevén (mondhatni állandó) szerzője 

a Pesti Hírlapnak, hanem a fentebb már említett, az azonosságát elfedő, ugyanakkor 

beszédes Sub rosa megjelölés alatt is ő publikál. A folyóirat néhány számában meg 

is jelöli a név mögött rejlő személyt, valamint kilétét bizonyítja az Alszeghy Zsolt 

által szerkesztett Irodalomtörténet című folyóirat is (1938: 150), ahol egyéb álnevek és 

betűjegyek is felfedezhetők.19 A Pesti Hírlap hasábjain Pittoresque cím alatt megjelent 

írásaiban Sub rosa rövid dialógusok által világít meg bizonyos társadalmi problémákat. 

A következőkben bemutatom A szegény tanulók háza körül, a Pesti Hírlapban 

kialakult társalgást. 1908. január 10-én egy Esti levél című szöveg (Zsolt 1908) jelen 

időben meséli el egy fiktív ház működését és létrejöttét, mely a nehéz anyagi helyzetű, 

viszont felettébb értelmes fiataloknak nyújt továbbtanulási lehetőséget. A szövegre 

Sub rosa szokásos Pittoresque-ben reagál (Sub rosa 1908a), szereplővé emelve 

Friedmann Adolf ősbudai igazgatót. A fiktív dialógus azzal zárul, hogy Friedmann 

megígéri a Zsolt néven20 aláírt, Esti levél – Szegény tanulók háza – című írásban 

bemutatott ház létrehozását. A tárcára válaszolva Friedmann levelet ír Sub rosa 

úrnak (Sic!), melyet A szegény tanulók házának első téglája címmel publikálnak Sub 

rosa válaszával együtt (1908b). Ebben Friedmann anyagi támogatást ígér, Sub rosa 

pedig saját asszonyi szerepében szólal meg. Az írónő az első tégla letételével szeretne 

hozzájárulni az ügyhöz, és felszólítja a magyar asszonyokat arra, hogy a többi elemet 

helyezzék el a jövő Magyarország férfijai számára.  

A Pesti Hírlap gyakori szerzőjének szépirodalmi szövegei közül talán a 

legkevésbé tárgyalt az általam vizsgált, Leányok című munkája, így kritikai írások 

szempontjából is szűkölködünk. Mellesleg ez Erdős és Török általam elemzett 

műveivel kapcsolatban is jobbára érvényes. A Ceglédi ujság hátlapján hónapokon 

keresztül hirdetik a Leányokat, mint „egy erős lelkü fiatal feminista nőnek változatos 

életét” (Sz. n. 1906c) lefestő modern könyvet, valamint a szöveg megjelenését követően 

a Vasárnapi ujság (1906d) röviden reagál annak témájára és írásmódjára, kiemelve, 

 
19 Az Alszeghy Zsolt által szerkesztett Irodalomtörténet alapján Az Én Újságom című folyóiratban 

publikált Terka néni néven (bár itt is találunk Lux Terka néven aláírt szövegeket), a Pesti Naplóban 

pedig x.a. betűjeggyel jelölve. 
20 A Pesti Hírlap 1908. január 8-ai kiadványában, a Szerkesztői üzenetek rovat felfedi a Zsolt 

álnév mögötti Porzsolt Kálmánt, akinek számos írói álnévvel jelzett szövege jelenik meg a korban. Eme 

írások közéleti/társadalmi tényezőket tárgyalnak. Az általa felvetett problémákra gyakran reagálnak a 

lap további szerzői. 



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 53 

hogy karaktereiben felfedezhető az írónő, akinek stílusát szeretni vagy utálni lehet, 

de közömbös nem maradhat az ember. A Felsőmagyarországban (sz.n. 1906a) és 

Magyar Nemzetben (1906b) közölt rövid szövegeken kívül egyéb írásokkal nem 

találkozunk, így ezek fényében Lux írásainak semleges / inkább pozitív fogadtatására 

következtethetünk, hisz a tárgyalt élettörténetek nem váltottak ki kritikai bírálatot. 

Érdemes kiemelni, ahogy fentebb is látható, a recepció hajlamos irányzatokhoz kötni 

a szöveget, annak ellenére, hogy maga a szöveg ettől távolságtartóan pozícionálja 

magát, és kritikával illeti azt. 

Míg a magyar irodalomtörténet és a 20. századi lapok kevésbé foglalkoznak a 

nőírók alkotásaival és a kritikai megközelítések is elég ritkák, az olasz irodalomban 

elkészült egy, a magyar írónők szövegeiből válogatott antológia, melyről 1939-ben 

számol be az Ujság nevű folyóirat (Sz. n. 1939b). A magyar területen elvégzetlennek 

tekinthető munka az olasz–magyar kapcsolattörténetet gazdagítja. A beszámoló 

alapján néhol következetlenül ugyan, de a szerző kísérletet tesz az irodalomban 

tevékenykedő nők csoportosítására (műnemi, műfaji, időrendi szempontok szerint). 

Az antológiában Lux Terka prózaíróként szerepel – tőle az antológia készítője saját 

fordítást közöl –, Erdős Renée-t a vers- és prózaírók kategóriába sorolja, ugyanis 

külön választja azokat, akik mindkét műnemben alkotnak, míg Török Sophie-t egy 

harmadik, az élő nők között helyezi el. Az imént felsorolt három csoportból  

(prózaíró, próza- és versíró, és élő) is látszik mennyire nehézkes és kezdetleges a 

csoportosítás, hisz Erdős és Török helye teljesen felcserélhető lenne, mivel mindketten 

két kategóriába is illeszkednek, ugyanis az antológia megjelenésekor mindketten 

élnek, ugyanakkor életművükben egyaránt találunk verseket és prózai írásokat is.  

Az antológiában a következő, nagyobb teret kapott írónőket és műveiket emeli ki a 

szöveg: Kaffka Margitot (akinek Színek és évek című munkájából egy részletet saját 

fordításában közöl a szerkesztő), Tormay Cecile-t prózaíróként, míg az élő írónők 

kategóriájában Ritoók Emma, Reichard Piroska, Berde Mária, Lesznai Anna, Rolla 

Margit neve található. A kétműnemű, vagyis vers- és prózaírók csoportjába pedig 

Gulácsy Irént, Hatvany Lilyt, Kosáryné Réz Lolát, Nagy Médát sorolja, míg legvégül 

az ifjúsági irodalom művelőiként Tutsek Annát és Altai Margitot emeli ki. Látható, 

hogy az antológiát összeállító személy jártas a kérdésben, a teljes magyar nyelvterületet 

lefedi, és a kategóriák felállítása, valamint az átjárhatóság ezek között a nőírók 

tevékenykedési körének sokszínűségét és változatosságát tükrözi. 

A Lux Terka-szövegek recepciójától eltérően, Erdős Renée A nagy sikoly 

című műve vitatottabb, viszont az életmű perspektívájából hasonlóan ritkán tárgyalt. 

A művészetét átjáró erotika és a katolicista szempontok keveredése miatt a három 

vizsgált szerző közül talán őt támadják a legnyersebben. A Katholikusok Lapja 

(Sz. n. 1924a) Erdős műveinek elégetésére szólítja fel a nem romlott erkölcsi értékű 

embereket, valamint a hitellenes vagy erkölcstelen könyvek tiltott listájára (Sz. n. 1924b) 

helyezi (Móricz Zsigmond A fáklya és Sárarany, Mikszáth Kálmán Különös házasság, 

és egyéb közismert és kanonizált tudományos és szépirodalmi szövegek társaságában). 



54  BALOG ALEXANDRA 

Ugyanakkor fontos hangsúlyozni, hogy ez a lista nem irodalmi szempontok szerint 

készült, és csupán felekezeti indíttatású tiltás, ami egy bizonyos vallási közösség 

hűséges olvasóit befolyásolhatta, így nem tekinthető egységesen érvényesnek a 20. 

század elejének magyar társadalmára. Annyiban mindenképp fontos ez a felekezetiségi 

szempont, hogy Erdős a szövegben katolikus erényekre sarkallja szereplőit, rámutat 

az erkölcstelen élet kudarcára és megszenvedésére. A fentebb említett tiltás és 

könyvégetésre való buzdítás felől azonban kiderül, hogy a konzervatív, valamint 

vallásos lapot szerkesztők – és bizonyára olvasóik is – elhatárolódtak a szövegtől, 

nem vállaltak vele közösséget, ahogyan A nagy sikoly történetének alapján valószínűleg 

a liberális/progresszív oldal sem. Ez az eltávolodás a szövegben végig jelenlévő 

emancipációs törekvésekkel szembeni ellentartással magyarázható. Emellett fontos 

kérdés, hogy a katolikus lapban hogyan kerülhet Erdős Renée az elismert és kanonizált 

férfiírók listájára, egyetlen nőként: mit mond ez a gesztus Erdős olvasótáboráról és 

hogyan befolyásolják ezt a kérdést a Menyhért Anna (2016) által feltárt kiemelkedő 

eladási számok?  

Bisztray Gyula Írónők a tükör előtt című munkájában (1932: 58–67) azon túl, 

hogy lebontja a korábbi írónői kategóriákat (1. elmésen pletykálkodó, 2. alakoskodó, 

népszerű írót utánzó, 3. a szubjektivitást erotikusan megnyilatkoztató), kitér Erdős 

Renée pályájára: eszközeiben és tematikáiban problematikusnak tartja az erotikában 

és szexualitásban való megrekedését, szükségesnek tartja az ettől való elvonat-

koztatást. Fontos hangsúlyozni, hogy Bisztray nem említi a néhány évvel korábban 

megjelent A nagy sikolyt Erdős új szövegei között, jelen esetben Bisztray írásának 

érvényessége az általánosítással magyarázható. Az erotikához és szexualitáshoz való 

ragaszkodást Menyhért Anna önazonosságként, nem pedig stagnálásként értelmezi, 

pontosabban az erotikus irodalom fogyaszthatóvá tételének kísérleteként (Radics 

2010). Török Sophie Nők az irodalomban című szövegében (1932: 627–630) Erdőst 

a hírnévben elsőnek tartja, „a dolgozó és unatkozó nők ünnepének”, viszont kritikákat 

is megfogalmaz írásművészetével kapcsolatban, bár ő sem A nagy sikoly című 

művéről ír. A szóban forgó, Nyugatban megjelent és öt nő regényeit bíráló szöveg 

Erdős Örök papok című regénye kapcsán, Bisztrayhoz hasonlóan, megrekedést érzékel 

az írónő életművében, hiányolja a korábbi szövegek energiáját. Az írás végén Török 

egyfajta követendő példaként nevezi meg Kaffka Margitot, aki képes az irodalom 

igényeinek eleget tenni és ezért a korabeli férfiírók sorába állítható. Az eddig bemutatott 

kritikai írásoktól eltérően, Bánhegyi Jób (1939) a történetalakítás szempontjából 

tartja kérdésesnek Erdős művét, mivel szövegeinek záróakkordja a cselekmény 

fényében nem tud érvényesülni: diadalra jut a helyes erkölcs, de az addig vezető 

események annak a relativizmusát sugallják (Bánhegyi 1939: 102). Iszlai Zoltán  

Az orgazmus történetisége című munkájában kisebb kapcsolathálót vázol fel Erdős 

körül (Babits Mihály és Eötvös Károly hozzá írott sorait emeli ki) (Iszlai 1990: 11). 

Ezek ismeretét szükségesnek tartja szövege megértéséhez, majd rátér A nagy sikoly 

általa vélt problémáira, melyek véleménye szerint nyilvánvalóan a feledéshez vezettek. 



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 55 

Szerinte indokolatlan a 19. századi gondolkodók támadása – ez a regényben hosszasan 

tárgyalt, néhol kérdéses érveléssel alátámasztott –, és a szöveg kapcsán annak egyes 

részeit unalmas szófecsérlésnek tartja, a dialógusokat néhol röviden összegzetteknek. 

Mindezek ellenére, Iszlai meglepő fordulatként besorolná a nevelődési regények közé. 

Kádár Judit Engedelmes lázadók (2014) című tanulmánykötetében Erdős felekezeti-

ségéből adódó helyzetét próbálja feltárni: az írónő zsidóságával kapcsolatosnak tartja 

a kudarcos szerelmi és sajátos érzéki életét, így felekezeti identitása befolyásoló 

tényező lehetett az irodalmi jelenlétében is (Menyhért 2013). Amint erről fentebb 

írtam, a felekezeti kérdések más-más szempontok szerint, de befolyásolják az 

identitáskérdést: Lux szövegében hangsúlyosan reflektáltan látjuk a zsidósággal  

szembeni ellenszenvet, valamint a felekezetek közötti átjárást, viszont ezekről nem 

értekezik tudatosan, ahogyan ezt a női erkölccsel kapcsolatban teszi. A vallás kérdése 

Erdős Renée életművében hangsúlyosan jelen van, bár katolizációjából adódóan 

leginkább ezzel a vonallal találkozunk a szövegeiben, az egyéb felekezetek képviselete 

hiányos és a zsidóságra is csak apró utalásokat tesz, míg Török Sophie esetében ezek 

a szempontok háttérbe szorulnak. A három szöveg vallással való viszonya főként 

eszközként láttatja azt. 

Török Sophie Nem vagy igazi! című írásáról született korabeli kritikákból a 

női és férfi megközelítések ellentétei rajzolódnak ki, melyet értelmezésemben a 

Hunyady Sándor és Kádár Erzsébet (1939) szövegei szemléltetnek legjobban. Közös 

olvasatuk a női és férfi perspektívák közötti különbségeken túl, az efféle témákról 

való kommunikáció esetén felmerülő nézeteltéréseket is képesek láttatni. Hunyady 

hamar lemond a gyermekét örökbeadó nőről, hisz „önző és riadt. Mivel több, mint 

egy fekete tollú tyúk, amely maga alá pottyantott egy tojást?” (Hunyady–Kádár 

1939: 42), az örökbefogadásért küzdőt pedig felemeli, figyelmen kívül hagyva kettejük 

helyzetét, a férjek attitűdjét, korábbi életüket, szexuális felvilágosultságukat. Hunyady 

szövegében egy férfipozíciójú kritikával találkozunk, mely a két nő között törekszik 

valamilyen erkölcsi igazságtételre és az ítélkezéstől sem riad vissza. Feltevődik 

mégis a kérdés, hogy a kritikus által nagyra tartott nő, aki küzd a gyermekvállalásért, 

a szövegben miért érzi ezt a folyamatot társadalmi szempontból oly szégyenteljesnek. 

(Erre a kérdésre egyik kritikai viszonyulás sem ad elegendő támpontot, csupán a már 

említett Nagy Méda írása (1940), melyet a későbbiekben részletezek.) Kádár Erzsébet 

Hunyady Sándornál gyengédebben közelíti meg a szöveget: nem próbál igazságot 

szolgáltatni egyik szereplőnek sem, így a formaiságára összpontosít, és kiemeli a 

rajzokat, a figurák körvonalait. Épp a karakterek megkonstruálása miatt tevődik fel 

a kérdés Hunyady részéről, hogy „miféle asszonyi könyv ez?” (Hunyady–Kádár 

1939: 43), hisz az erős asszony képe férfiassá változik. Ennek értelmében a kritikában 

hangsúlyossá válik a korban oly gyakori összekapcsolás, miszerint a gyengeség és 

gyengédség szükségszerűen női erény, aminek hiánya maszkulinitást jelöl. Török 

Sophie prózája és lírája elválaszthatatlan, ezt Hunyady–Kádár szövege is kiemeli, 

(ezzel is indokolható művészetének a kaffkai írásmódhoz való gyakori hasonlítása), 



56  BALOG ALEXANDRA 

viszont „férfierényektől súlyos anélkül, hogy férfias volna” (Hunyady–Kádár 1939: 44) 

és még hiányoznak is a férfiak, hiányzik az apa a szövegből. Ezen a ponton újabb kérdés 

fogalmazható meg: a férfiak jelenléte tenné férfiassá a művet, vagy a leírás kevésbé 

lírai jellege? Bármelyiket is igényelné a kritikus, csupán az irodalmi dichotómiát 

erősíti ezzel az állítással, amelyen túl lehet lépni. Hunyady cselekményt érintő kritikája 

ennél viszont problematikusabb: az első mondatokban az apát hiányolja a szülés 

pillanatában. Ez az elvárás kevésbé releváns az anya igaz voltának megítélése és a 

belső vívódás szempontjából, hisz a kritikus nem támogató félként hiányolja a férfit, 

hanem annak döntési jogát szeretné megadni a jelenléte által. Továbbá ismét 

problematikussá válik az elvárás: miért csak a szülés közben hiányolja, miért nem a 

terhesség egésze alatt? Míg Hunyady szerint „rajta az örökbefogadó főszereplőn 

múlt, hogy megszületett” (Hunyady–Kádár 1939: 44) a nemkívánt gyermek, Bodor 

Aladár (1939) a gyermeket a gondoskodó véletlen rendeltetésszerű ajándékának tartja, 

vagyis a szöveget az örökbefogadó szülők számára nevelő jelleggel mindenképp 

felhasználhatónak látja. Pontosabban, értelmezése szerint a szöveg által a gyermekeik 

átláthatják a szülők vívódását: „minden nevelőanya, ha igazi anyasággal tudott szeretni, 

odaadhatja a megmagyarázás napján gyermekének az anyasága szólójául.” (Bodor 1939) 

A Magyarság hasábjain álnéven közölt (yti 1939) rövid kritikát olvashatunk, mely 

főként a szöveg terjedelmét problematizálja, viszont megemlíti a férfi hiányát, melyről 

az olvasó semmit sem tud. A kritikusok gondolataihoz röviden viszonyulva, mellékesen 

ugyan, de megjegyzem, hogy a korábban megmutatott Pazarló asszonyok-vitában Lux 

és a névtelenül író nő is Hunyadyhoz hasonlóan hiányolja a férjeket a nők életéből, 

de nem csak a szüléskor. Így kérdéses, hogy mennyire lehet ennek a felelősségét csupán 

Törökre hárítani és nem egy komplexebb kérdésként értelmezni. Ugyancsak a nőre 

(jelen esetben) szereplőre helyezik a gyermek nemakarásának terhét, annak ellenére, 

hogy a Nem vagy igazi! gyermekének biológiai apja elől egy ideig titkolni kell a 

terhességet, majd ő maga is lemond a gyermekről. Török szövegében pont az a fajta 

maszkulin jelenlét hiányzik az örökbeadó és örökbefogadó nők oldaláról, amelyet 

Lux a bemutatott tárcájában vázol, viszont az anyaságért küzdő nő oldaláról a kritika 

nem hiányolja a csupán néha feltűnő férj támogató részvételét.  

Bodor megközelítése nem csupán a nevelődési regényként való bemutatás 

szempontjából vitatható, hanem a női szerepkörök megrajzolása miatt is: az apácákat 

a gyermeknevelésben betöltött szerepük miatt példaként állítja a nők elé, és enyhe 

megvetéssel ír azokról, „akik e legszentebb rendeltetésük útjaitól vonakodnak.” 

(Bodor 1939) A két kritika alapján kézenfekvő következtetés lehet, hogy az igaziság 

abból a legfőbb rendeltetésből adódik, mely a régi asszonyt távol tartja a férfi számára 

kijelölt szerepektől és az új asszony vágyaitól is, és ez nem más, mint a gyermeknevelés. 

Kázmér Ernő (1939) hasonlóan közelíti meg a kérdést, az igazi státust a természet által 

elrendelt szerep betöltőjének adja, és a meddő anyát felemeli afölé, aki „vétkezett az 

anya és a gyermek közötti titokzatos misztérium ellen.” (Kázmér 1939: 397) Hunyady 

és Bodor megközelítésétől eltérően Kázmér az írói affinitásra és írásművészetre kitérve 



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 57 

összegezi Török művét, a teljes kötetet, vagyis a novellákkal kiegészült egységet 

bírálva: az írónő felismerte a valóságlátás mitikus csodáját, prózája és lírája a viharzó 

szenvedély és a gyengéd ellágyulások között mozog (Kázmér 1939: 398). Egyéb 

kritikák kiemelik Török pszichológiai affinitását. Például Kárpáti Aurél Magyar 

szivárvány című munkájában (1939) hét író szövegét mutatja be, melyek közül Török 

az egyetlen nő, és egyben Kaffka írói vonalának közvetlen folytatása: „ízig-vérig nőíró 

... Bátran elfogulatlanul nyúl a legkényesebb témához is.” (Kárpáti 1939) A korabeli 

kritikákban kevésbé dicsérik a hasonló témaválasztásokat, hisz részleteikben eltérnek 

a kijelöltektől, viszont Kárpáti kiemeli, hogy a Nem vagy igazi! nem csak ismeretlen 

lélektájakat kutat fel, de biztos formaérzékkel teszi azt. A kaffkai írásmód egyéb 

értelmező szövegekben is megjelenik, ám más-más szempontokból: Török önmagát 

kegyetlenebbül leplezi le, de az élettárs hatását is nyomatékosítja (Szabolcsi szerk. 

1978: 549). A korábbiakban prózája szempontjából hangsúlyozták annak líraiságát, 

az irodalom- és recepciótörténeti áttekintés alapján viszont a lírája lélektani  

regényszerűségét látjuk, csupán történet nélkül, levonva a következtetést, hogy nincs 

éles különbség a költészete és prózája között. Munkásságának rövid összegzésében 

Török elfogulatlan kritikai érzéke is megfogalmazódik, ami más szövegekben nem 

tematizálódik, mivel bírálói többnyire alkotásainak csak egy-egy szeletére fókuszálnak. 

Annak ellenére, hogy Kárpáti kritikájában és a Szabolcsi által szerkesztett  

irodalomtörténeti kötetben is empatikus perspektívával találkozunk a szereplőkkel 

és a történettel szemben egyaránt, sőt azok pozitív értékelésével is, különösen fontosnak 

tartom Nagy Méda (1940) írását egy vállaltan szubjektív és önreflexív női megközelítés 

felmutatásáért: mivel a kritikus maga is bevallja, hogy női perspektívát képvisel, emiatt 

kihívás számára a szakmaiság! 

Nagy 1940-ben írt szövege progresszív szemléletet képvisel az anyaság és a 

nőiség kapcsán: nem a testi átéléstől teszi függővé ezeket a fogalmakat. Hangsúlyozza 

a társadalmi megítélés ellentmondásait is, hisz az igazi anya lehet rossz, neki joga van, 

jóságát nem kell bizonygatnia, míg a nem igazi már csak a puszta létezésétől negatív 

fényben tűnik fel a társadalom szemében. Ez a gondolat Török szövegének zárlatában 

is érzékelhető a mostoha-megjelölés értelmezése kapcsán: a jó mostoha nem létezik, 

történetét még senki sem írta meg (Török S. 1938: 46). Bár (anyaként) Nagy sem fogadja 

el teljesen a gyermekéről lemondó nő döntését, viszont nála ez nem nyomatékos 

olyannyira, mint Hunyady szövegében. Hunyadyval szemben Nagy kijelenti, „a test 

életfunkciója egyedül nem teremtheti meg azokat az összetevőket, amelyek anyát 

alakítanak a nő egyszerű lényéből, ide valami több kell” (Nagy 1940: 58). Nagy 

továbbá attól sem zárkózik el, hogy figyelembe vegye a testi és lelki funkciókon kívüli 

szociális szférát, mely a szövegben erőteljesebb ellenhatást gyakorol, mint az érzéki 

kötődés esetleges hiánya: a várandós nő férje az életszakaszát nem hajlandó egy 

gyermekhez igazítani.  

A Nem vagy igazi! című mű kapcsán tehát a kritikusok számára nagyobb 

feladatnak minősült a nők erkölcsi megítélése a biológiai befolyásoltság miatt, 



58  BALOG ALEXANDRA 

viszont ennek komplexitása teljesen elfedte az írásművészet, esztétika, műfajiság 

megközelítéseit, morális bírákká emelve az irodalmárokat. Ez a jelenség azonban 

megváltozik Lux és Erdős esetében.  

Lux leányai a tanult, a színész/művész és a(z elszegényedett) nemes közötti 

szerepekben helyezkednek el, és bár „belső kompozícióról, egységes meséről 

nincsen szó” (Sz. n. 1906a), mégis létezik egy olvasói réteg, mégpedig a feministák, 

akik számára rokonszenves lehet műve. Lux tudatos távolságtartásának ellenére az 

irodalmi diskurzus mégis kapcsolatot teremt műve és a feminizmus irányzata között. 

Ezek alapján a Felsőmagyarországban (Sz. n. 1906a) közölt szöveg is illeszkedik a 

nő és férfi irodalmi szintkülönbségekben való hitéhez, viszont elismeri, hogy a téma 

felkeltheti egy bizonyos olvasói réteg érdeklődését, sőt tovább halad és Lux Terkát 

az első kategória magaslatára emeli: „az iró-tanitványok között, a melyek az utóbbi 

időben fővárosunk társadalmi életéről irtak mindenképpen az első helyen áll”.21 

Török Sophie tehetségének és írásművészetének kritikai megközelítésére is 

találunk példát a korabeli recepcióban, viszont más szövegei kapcsán: Szinnyei 

Ferenc (1934) Hintz tanársegéd úr című regényéről írja, hogy „kétségkívül egyike 

legkomolyabb művészi becsvággyal és gonddal megírt modern lélekrajzi regé-

nyeinknek.” (1934: 673) A szóban forgó regény szintén érzékeny és a konvencionálistól 

eltérő témaválasztása csupán igazi művészi volta miatt nem okoz problémát.  

A kritikus ezt nem tartja a legjobb döntésnek, viszont nem tagadja meg Török 

szuveranitását. Igazi művészi létéből következik, hogy műve nem csupán hatásvadász 

pornográf tartalmú szöveg – ez a perspektíva az egyik leginkább esztétikai 

megközelítésű Török prózáinak recepciójában. 

Nyugat-nők, Nyugat-feleségek 

A nőirodalom kapcsán fontos a Nyugathoz valamilyen formán kötődő nők 

viszonyának tisztázása: Borgos Anna munkásságában visszaköszön a „Nyugat-

feleség”-kategória. Ennek nem kitétele a nő alkotói mivolta, csupán az a tény, hogy 

a Nyugathoz kötődő férfiak felesége vagy sem az adott nő (Gajdó 2008: 1003–1006). 

Ezzel szemben Menyhért Anna a Móricz-portréból idézett „Nyugat-nők” fogalmat 

használja – ami főként azokra az (író)nőkre vonatkozik, akik Móriczné Holics 

Eugénia halálos ágyánál gyűltek össze (Menyhért 2013: 153). Ebben a kontextusban 

a „Nyugat-nők” a folyóiratban publikáló nőkre utal, míg a „Nyugat-feleség” az ugyanitt 

publikáló férfiak feleségeire. Borgos Anna Portrék a másikról című tanulmánykötetében 

(2007) Török Sophie, Harmos Ilona és Böhm Aranka, vagyis három „Nyugat-feleség” 

életművének elemzésére vállalkozik írófeleség mivoltuk reflektáltsága, kapcsolathálóik 

és nemi szerepeik vizsgálata által, kiemelt figyelmet szentelve az esetlegesen 

megmutatkozó pszichés szorongásoknak, melyek nagyban meghatározhatják egy 

alkotó munkájának minőségét. Borgos kutatása rámutat – a szexualitás szempontjából 

 
21 Ezt a szöveget veszi át és szintén szerzői név nélkül közli a Magyar Nemzet (Lásd. Sz. n. 1906b). 



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 59 

is problematikus – eltérő kettős mércére: a korabeli lányok neméből eredő, legszentebb 

rendeltetés, az anyaság ellentmondásos, hisz ők korlátozott tudásuk és tapasztalatuk 

hiányában kötelesek házasságba lépni, utódokat nemzeni és nevelni őket. Megjegyzem, 

hogy ezt a kérdést már Lux Terka is megfogalmazta a fentebb említett, Pazarló 

asszonyok című tárcájában. Ezenfelül Borgos problematizálja a 20. század eleji 

nőírói kategóriákat, hisz a zseni és dilettáns opciók mellett nem találkozunk a 

tehetségessel, és a meglévő kettő is csupán körülményektől független adottságnak 

minősült. A korabeli női alkotók kreativitását a kihasználatlan energiának felszínre 

töréseként értelmezték, és ezért hangsúlyozza Borgos az intézmények újragondolásának 

szükségességét mint a nemi szerepek átalakulásához vezető első lépést, ugyanis a 

női alkotók akár alkalmazkodtak, akár elutasították a hagyományokat, a domináns 

kultúra függvényében mozogtak, egy olyan neveltetési rendszerben, mely újratermeli 

a rendszert és passzív szerepre szánja a nőt. (Borgos 2007) Ahogyan Borgos Anna is, 

Török Sophie kortársai is próbát tesznek a feleségszerep hatásainak feltérképezésére, 

valamint az irodalmi életben való megítélésére tett befolyásának feltárására. Török 

Sophie-nak Nem vagy igazi! című műve egyike azoknak, melyek kapcsán legkevésbé 

említik Babits Mihályt. Egyéb tekintetben Török irodalmi jelenléte sokak számára a 

férj szerepe miatt problematikus, álneve áttételesen férjére utal, így az irodalmi 

közösség számára lehetetlen leválasztani életművét alkotó férjéről, ebből adódóan 

publikációs lehetőségeit többen is Babits közbenjárásának tulajdonítják. Török 

Sophie egyik naplójegyzéke a költőfeleség-státusz nehézségeiről számol be, jelen 

kontextusban nem a nőíró, hanem a feleség beszél: „Mindenki őrült, Ady őrült volt, 

Babits Mihály még titkolja bomlott agyát a külvilág előtt, de meddig? Őrült minden 

író, Karinthy ősi ? és közveszélyes őrült, őrült Kosztolányi és Mikes, őrült 

Baumgarten – s őrült írók nyomorult feleségei egymás után nyúlnak méreg és kötél 

után. Én meddig bírom még, ki tudja?” (Borgos 2007: 165) 

Borgos kiemeli, hogy nehéz rekonstruálni a naplóbejegyzés személyes 

kontextusát, viszont az 1927-ben írott sorok következtetni engednek az 1925-ben és 

1927-ben elkövetett írófeleség-öngyilkosságokra: Holics Eugénia és Steiner Cornélia 

önkezűleg végeztek életükkel.22 A naplóbejegyzésből láthatóak a feleségszerep 

problémái, kézenfekvőbb ellentmondásai, viszont ennek a körben tetten érhető belső 

dinamikáját, valamint a nők egymáshoz való viszonyulását a későbbiekben részletezem, 

Harmos Ilona portréira alapozva. 

A Török által elfoglalt hely legitimitásának alátámasztására nem alkalmas a 

Menyhért Anna által vázolt Törpilla-effektus (2013: 114), viszont képes az irodalom 

nemi szempontból való zártságának, nemi arányainak és a nők korlátozott helyzetének 

láttatására. Az effektus a nők versenyeztetésén, a fölöttük lévő uralmon, és a terük, 

 
22 Holics Eugénia 1905-ben házasodott össze Móricz Zsigmonddal, aki Jankának nevezte a 

későbbiekben. Steiner Cornélia 1903-ban ment feleségül Osvát Ernőhöz és 1927-ben mérgezte meg 

magát. Két évvel később meghalt lányuk, Osvát Ágnes, akinek halálos ágyánál Osvát öngyilkosságot 

követett el.  



60  BALOG ALEXANDRA 

valamint a figyelmük megszabásán alapszik. Nevét az 1980-as években keletkezett, 

napjainkban is közkedvelt Hupikék törpikék című rajzfilmsorozat adta. Menyhért 

párhuzamot von a magyar irodalmi kánon alakulása, pontosabban a két nem 

reprezentáltságának arányai és a rajzfilmsorozat között, és a korabeli, valamint  

60-as évek kritikájára és kanonizációs szándékaira hivatkozva erősíti meg Kaffka 

Margit Törpilla-létét a 20. század magyar irodalmában. Menyhért a Petőfi Irodalmi 

Múzeum üdvözlőlapjától indul, melyen a tizenöt emblematikus arcképből egy nővel 

sem találkozunk, és felhívja a figyelmet, hogy egy ugyanilyen, de kizárólag nők 

képeit ábrázoló képeslapon fel lenne tüntetve, hogy nőírók, míg jelen esetben nem 

hangsúlyozódik a férfi. Borgos Anna és Szilágyi Judit Nőírók és írónők (2011) című 

kötetének borítója ugyanerre az effektusra céloz azáltal, hogy a Nyugat 1932-es, 

25 éves jubileumi híres zongorás képén kicseréli a férfiírók arcát a kor és a Nyugat 

nőíróira. Mivel Török Sophie az egyetlen nő, aki szerepel az eredeti képen, nehéz 

megítélni, hogy mennyire Babits által irányított az elfogadottsága és mennyire saját 

teljesítményéből következik az. Kaffka Margit, a Nyugat írónője, nem élte meg a 

jubileumi ünnepséget, így nem lehet gyors következtetéseket levonni a fénykép 

kapcsán, viszont a korabeli recepció, publikációinak gyakorisága és kanonizáltnak 

mondható szerepe miatt ő tekinthető a Nyugat és a 20. század eleji irodalmi élet 

Törpillájának. A jubileumi ünnepség viszont lehetőséget ad a Menyhért Anna által 

vázolt effektus továbbgondolására, ugyanis kritikai viszonyulások gyakran tüntetik 

fel Török Sophie-t Babits hírnevének haszonélvezőjeként, vagyis a jelenlétét is hozzá 

köthették, mely a rajzfilmsorozatban hasonlóan történik: a sokáig egyetlen női karaktert 

a férfi Hókuszpók teremti meg a nőkhöz társított sztereotipikus tulajdonságokon 

keresztül, melyek a nők irodalmi alkotásaihoz gyakran elvárásként társulnak.  

A recepciótörténet szempontjából fontos kiemelni a Török Sophie és Kótzián 

Katalin által szerkesztett Költőnők antológiája, Sapphótól napjainkig című művet,23 

pontosabban Török ehhez írt előszavát, és azt egy korábbi, 1932-es kritikája mellé 

állítani, hisz mindkettőben meghatározza a nőirodalommal kapcsolatos álláspontját. 

Bár az antológiában nem szerepel Lux Terka vagy Erdős Renée, a vizsgálat 

szempontjából mégis jelentőséggel bír hiányuk, hisz rámutat a nőíró álláspontjára 

saját nemének alkotásával és a kánonban be- (vagy be nem) töltött szerepével szemben. 

A kötetet mindenképp hiánypótló munkaként látja, de kritikusan viszonyul hozzá: 

maga sem tartja a költőnők szövegeit feltétlenül a férfiakéval egyenrangúaknak, 

viszont mindenképp több érdeklődésre méltóknak. Mivel az ötlet Babitstól származik, 

a hiánypótlás gesztusa Török részéről más értelmezést nyer: saját indíttatásból 

készíti el, vagy ez is egy próbálkozás a Babits-hagyaték átadására és a posztumusz 

kiadásokra? Mellesleg Török–Kótzián munkájának elkészülése előtt majd egy 

évtizeddel jelent meg a fentebb tárgyalt magyar nőírókat bemutató olasz antológia, 

melynek kapcsán a magyar hiányáról már értekeztek. Életművének szempontjából 

 
23 Az antológia első kiadása 1947-ben jelent meg. (Lásd: Török–Kótzián 2003) 



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 61 

Török is egyfajta középutat próbál képviselni a konzervatív és liberális/progresszív 

szemlélet között: az előszóban az anyaságot nevezi az igazi hivatásnak, de beszél  

a tudást szomjazó nőkről is. Az élettörténetből adódó feltételezés, miszerint a  

terhességmegszakítás miatt nem sikerült a későbbiekben ismét teherbe esnie, az igazi 

hivatásként kezelt anyaság megközelíthető abból a szempontból, hogy Török Sophie 

számára ez álomként tételeződött, viszont nem lehet figyelmen kívül hagyni, hogy ő 

maga egyszer erről (és ennek egyetlen lehetőségéről) lemondott. Már csak ezek 

fényében is megváltozik az anyaság megítélése, amit Babits Ildikóval való viszonya 

tovább bonyolít: érezheti-e anyai hivatását beteljesültnek? A két élettörténet ismeretében 

ez elég valószínűtlen, hisz kitagadta Ildikót az örökségből, és utolsó éveikben már nem 

is tartották a kapcsolatot. Harmos Ilona Portrék kortársakról címmel (2011) készített 

jellemrajzokban Török Sophie anyaságáról is a rá jellemző hangvétellel ír: lányát, 

Ildikót, úgy szerezte akár egy tárgyat vagy háziállatot, és csupán hiúságból kellett 

neki, illetve rosszul nevelte a maga köré épített hazug légkörben. Anyai csalódásának 

nőiségére tett lehetséges hatásait, úgy gondolom, hogy Hintz tanársegéd úr című 

műve alapján érdemesebb vizsgálni, mivel a Nem vagy igazi! karakterei a szexualitás 

intimitásába nem nyújtanak betekintést. Ez a vizsgálat azonban nem képezi jelen 

dolgozat tárgyát.  

Visszatérve Török nőirodalommal kapcsolatos álláspontjához, az antológia 

előszavában Gyulai Pált is kemény kritikával illeti, pontosabban azzal magyarázza  

a 19. századi író nézőpontját, hogy nem ismerhetett minőségi írásokat nők tollából. 

Megfogalmazza, hogy a nő feladata saját neméről beszélni, valamint olyan 

kiemelkedően női témákról, mint az anyaság. Ezzel a gondolattal nem cáfolja Gyulai 

elképzelését, miszerint a nő saját neméről hivatott írni. Török korábban említett Nők 

az irodalomban című kritikájában (1932) nem csupán az öt regényt látja el rövid 

kommentárokkal, de nőirodalmi kérdésben is állást foglal, mégpedig Gyulai Pál 

megállapításainak viszonyában. Egyetért Gyulaival, aki szerint „csak a nők értik a 

társalgás könnyed és tárgynélküli játékát, mely sem szenvedélyt nem kelt, sem az 

eszet nem fárasztja, mégis kellemes benyomást hagy maga után.” (Török S. 1932: 628) 

Török kiemeli ennek a gondolatnak az elavultságát, de hangsúlyozza, annak 

részigazságát: a nő gátlásnélküli, könnyed és apadhatatlan cselekvőképessége tudja 

létrehozni az egyetlen lendületű pletykazuhatagnak tűnő regényeket, továbbá azt is 

beismeri, hogy a nők számára mégiscsak a szórakoztató irodalom az ideálisabb. A kritika 

utolsó gondolataiban Gyulai ellen fordul, kifejezi szkepticizmusát arra nézvést, hogy 

a nők „faji” tulajdonsága lenne az alacsonyrendűség, néhány férfiakkal versenyképes nőt 

említve. Ezzel szemben, az antológia bevezetőjében ismét rátér a férfi- és nőirodalom 

szintkülönbségeire, magyar- és világirodalmi szempontból is, valamint a más nyelvből 

való fordítások problematikájára, hisz nők írásait férfiak fordítják, így fordításaik a 

saját, azaz férfinyelvükön keresztül jutnak el a magyar olvasókhoz.  

Török előszavából tehát látható, hogy maguk a nőírók gyakran ambivalensen 

határozzák meg saját pozíciójukat az irodalmi térben: néhány korábbi állítással, mely 



62  BALOG ALEXANDRA 

főként érdeklődési körüket és temperamentumukat érintette, egyet tudnak érteni. 

Fontos viszont látni, hogy annak ellenére, hogy nem írják át teljesen az irodalmi 

diskurzust és nem próbálják felülírni a nőírás felé irányuló összes kritikát és elvárást, 

mégis értekeznek a témában és prioritizálják saját helyük kijelölését az irodalmi és 

társadalmi életben is. 

Összegzés 

A 19. századból hagyományozódott nőirodalom elvárt témája a későbbiekben, 

akár napjainkban is problematikus a megítélés és értelmezés szintjén, hisz a nőket 

érintő kérdések feldolgozása gyakran eltér a konvencionálistól, és társadalmi szintű 

dilemmákra mutat rá. Ez a folyamat megy végbe a Leányok, A nagy sikoly és Nem 

vagy igazi! című regényekben is, melyre a recepciótörténeti áttekintés világít rá a 

leginkább. Bár mindhárom nőíró megmaradt a Gyulai által kijelölt témáknál, azok 

szépírói kivitelezése vagy nem váltott ki pozitív megítélést, vagy csupán egy irányzattal 

összekapcsolva vált elfogadhatóvá. A 20. század első felének nőirodalmát vizsgáló 

kutatások számos hasonló szöveget és vonatkozó recepciót tártak fel, így a női 

szexualitást, házasságot, iskoláztatást és függetlenséget tárgyaló műveknek mondhatni 

gazdag irodalma bontakozik ki, viszont ezek továbbra is távol helyezkednek el az 

irodalmi kánontól. 

A 20. század kritikai viszonyulása a nőirodalom kapcsán az esztétikai és 

írásművészeti szempontokat háttérbe szorítva a Gyulaitól hagyományozódott tematikai 

elvárások számonkérését és erkölcsi megítélését helyezi előtérbe. Az írónők esetében 

az értelmiségi irányzatokkal való azonosulás vagy az azoktól való eltávolodás 

lehetősége kevésbé általuk irányított, mint ahogy a származásukból adódó tényezők 

megítélése sem. Bár sokan értekeznek az őket érintő, a 20. század elején kifejezetten 

fontos kérdésekről, gyakran mégsem az általuk kijelölt pozícióban helyezkednek el. 

A nőirodalom kritikája ezáltal gyakran társadalmi szempontok szerint ítéli meg a 

szépirodalmi szövegeket, míg a férfialkotók kapcsán ezek hangsúlyosabban esztétikai 

jellegűek. Az összehasonlító vizsgálat az életrajzi adatok szövegbeli hatásának és 

kutatásának relevanciája mellett érvel, viszont ez nem szolgáltat elegendő kutatási 

szempontot. A bemutatott következtetések által erősödni vélem hipotézisemet, miszerint 

a recepciótörténeti áttekintés, a 20. századi nőírók identitáskérdése és szépirodalmi 

szövegek társadalomtörténeti vizsgálata képes a szövegeken kívüli irodalomtörténeti 

és szociológiai perspektívák bővítésére az 1900-as évek első felére vonatkozóan. 

Lux Terka, Erdős Renée és Török Sophie alkotómunkája során empatikus és 

elutasító időszakokat egyaránt megélt. Számos lap munkatársaként vagy gyakori 

szerzőjeként vonultak be és szerepeltek ők a köztudatban, mégis mindhárman kívül 

esnek a 21. század fősodorbeli irodalmi kommunikáción. Az általuk tárgyalt problémák 

láthatólag nem csupán szépirodalmi szövegeket inspiráltak, de a kor filozófiai és 

pszichoanalitikus kutatásainak is középpontjában álltak. 



 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 63 

A három regény recepciójának mélyebb vizsgálata alapján sokrétű társadalmi 

korképet vélek kibontakozni, mely egyszerre tudja irodalom- és társadalomtörténeti 

szempontok alapján gazdagítani a 20. század értelmezési összképét. 

Számos nőíró szépirodalmi alkotásain kívül tudatosan viszonyult publikus 

szerepvállalásához, akár a véleménynyilvánítás vagy a magánszféra elszigetelésének 

terén, de gyakran találkozunk értekező szövegeikkel és kritikai viszonyulásaikkal is. 

Lux Terka és Török Sophie számos témában értekezett, így a szövegek (folyóiratokban 

létrejött viták) közös értelmezése által kialakítható egy olyan értékrend szempontú 

korrajz, amely további nőírók tevékenységével gazdagítható. Mivel számos nőíró 

esetében nem beszélhetünk tudatos társadalmi és közéleti témákkal kapcsolatos 

állásfoglalásról (ahogy Erdős Renée esetében sem), úgy gondolom, hogy éppen 

távolságtartásukban rejlik a szándékoltság, ezt viszont nem tartom akadályozó 

tényezőnek: számos forrással rendelkezünk különböző személyes levelezésekről, 

melyek támpontként szolgálhatnak a viszonyrendszerek felvázolásában. A személyes 

kapcsolatokon keresztül nem csak a kor társadalomtörténeti helyzete tágítható, de a 

nőírók kisebbségi csoportjának értékrendbeli egyezései és eltérései is feltérképezhetők.  

I R O D A L O M  

(e.a.) 1939. Magyar írónők olasz antológiája. Ujság 15/144: 6. 

(yti.) 1939. Írók és Könyvek. Magyarság 20/62. 

A Nyugat folyóirat és nemzedékei https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/pannon-pannon-

enciklopedia-1/magyar-nyelv-es-irodalom-31D6/szazadveg-es-megujulas-40C9/uj-torekvesek-a-

kolteszetben-sipos-lajos-410D/a-nyugat-folyoirat-es-nemzedekei-4116/ (2025. 02. 21.) 

Alszeghy Zsolt1938. Irodalomtörténet. Magyar Irodalomtörténeti Társaság, Budapest. 

Anonyma 1907. Egy hang a pazarló asszonyok köréből. Pesti Hirlap 29/60: 35–36. 

Bánhegyi Jób 1939. Erdős Renée = Uő: Magyar nőírók. Szent István Társulat, Budapest. 90–113. 

Bisztray Gyula 1932. Írónők a tükör előtt. Magyar Szemle 5: 58–67. 

Bodor Aladár 1939. Török Sophie, Nem vagy igazi! Magyar Nemzet 2/143: 27. 

Borgos Anna 1999. Kapcsolódás, identitás, alkotás, Török Sophie szerepeinek lehetősége és konfliktusai. 

Thalassa, Budapest. 117–135. http://imago.mtapi.hu/archivum/991/borgos.htm (2025. 02. 22.) 

Borgos Anna 2007. Portrék a Másikról, Alkotónők és alkotótársak a múlt századelőn. Noran kiadó, 

Budapest. 

Borgos Anna – Szilágyi Judit 2011. Nőírók és írónők: irodalmi és női szerepek a Nyugatban. Noran kiadó, 

Budapest. 

Brisits Frigyes 1923. Erdős Renée: A nagy sikoly. Napkelet 1/3: 265–266. 

Földvári József 2009. „Egy hazug asszony nem hazug asszony”, Lux Terka nem Lux Terka. = Varga 

Virág – Zsávolya Zoltán (szerk): Nő, tükör, írás. Értelmezések a 20. század első felének női 

irodalmáról. Ráció Kiadó, Budapest. 82–88. 

GajdóÁgnes 2008. „Nyugat-feleségek” a középpontban. Jelenkor, Pécs. 1003–1006. 

Gyáni Gábor – Kövér György 2001. Magyarország társadalomtörténete a reformkortól a második 

világháborúig. Osiris, Budapest.  

Hunyady Sándor – Kádár Erzsébet 1939. Török Sophie, „Nem vagy igazi!”. Nyugat 32/7: 42–46. 

Írónők a hálón: http://ironok.elte.hu/ (2025. 02 21.) 

Iszlai Zoltán 1990. Az orgazmus történetisége. Erdős Renée: A nagy sikoly. Élet és Irodalom 34/4: 11. 

https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/pannon-pannon-enciklopedia-1/magyar-nyelv-es-irodalom-31D6/szazadveg-es-megujulas-40C9/uj-torekvesek-a-kolteszetben-sipos-lajos-410D/a-nyugat-folyoirat-es-nemzedekei-4116/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/pannon-pannon-enciklopedia-1/magyar-nyelv-es-irodalom-31D6/szazadveg-es-megujulas-40C9/uj-torekvesek-a-kolteszetben-sipos-lajos-410D/a-nyugat-folyoirat-es-nemzedekei-4116/
https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/pannon-pannon-enciklopedia-1/magyar-nyelv-es-irodalom-31D6/szazadveg-es-megujulas-40C9/uj-torekvesek-a-kolteszetben-sipos-lajos-410D/a-nyugat-folyoirat-es-nemzedekei-4116/
http://imago.mtapi.hu/archivum/991/borgos.htm
http://ironok.elte.hu/


64  BALOG ALEXANDRA 

Kádár Judit 2006. Lelkét marcangoló, Török Sophie – két kötetben. Magyar Narancs. https://magyarnarancs. 

hu/konyv/lelket_marcangolo_-_torok_sophie_-_ket_kotetben-65622 (2024. 05. 08.) 

Kádár Judit 2014. Engedelmes lázadók. Jelenkor Kiadó, Pécs.  

Kaffka Margit 1972. Az asszony ügye. = Uő: Az élet útján. Bodnár György (szerk.). Szépirodalmi, 

Budapest. https://mek.oszk.hu/05400/05475/05475.htm (2022. 04. 18.) 

Kárpáti Aurél 1939. Magyar szivárvány. Pesti Napló 90/148: 37–38. 

Kázmér Ernő 1939. Irodalmi szemle: Könyvek. Kalangya 8/8: 390–400.  

Kemenes Géfin László – Jolanta Jastrzębska 1998. Erotika a huszadik századi magyar regényben, 

1911–1947. Kortárs Kiadó, Budapest. 

Kosztolányi Dezsőné Harmos Ilona 2011. Portrék kortársakról. = Uő: Burokban születtem, Fapadosköny.hu, 

Budapest. 

Kusper Judit 2015. Trauma és elhallgatása Török Sophie műveiben. = Kusper Judit – Loboczky János 

(szerk.): Trauma és válság a századfordulón – Irodalom, művészet, filozófia. Eszterházy Károly 

Főiskola Líceum Kiadó, Eger. 88–99. 

Lux Terka 1904. Pazarló asszonyok. Felsőmagyarország 20/236: 3. 

LuxTerka 1907a. Ali-Bab könyve. Pesti Hirlap 29/70: 1–2. 

LuxTerka 1907b. Pazarló asszonyok. Pesti Hirlap 29/53: 1–2.  

Lux Terka Babits Mihálynéhoz https://copia.oszk.hu/levelek/lux-terka-babits-mihalynehoz/ (2025. 02. 21.) 

Menyhért Anna 2013. Női irodalmi hagyomány. Erdős Renée, Nemes Nagy Ágnes, Czóbel Minka, 

Kosztolányiné Harmos Ilona, Lesznai Anna. Napvilág Kiadó, Budapest. 

Menyhért Anna 2016. Egy szabad nő. General Press Könyvkiadó, Budapest. 

Nagy Méda: Török Sophie, Nem vagy igazi! Napkelet, 1940. február, 57–58. 

Papp Zoltán János (szerk.)  2012. Török Sophie naptárai, 1921–1944 I-II. Argumentum Kiadó és 

Nyomda Kft, Budapest. 

Révész Sándor 2015. Jogot vagy konyhapénzt! Mozgó világ 41/3: 97–102. 

Sub rosa 1907. Berlin – Budapest. Pesti Hírlap 1907 29/255: 5. 

Sub rosa 1908. (Pittoresque-ek) Propositiók. Pesti Hírlap 30/10: 8. 

Sub rosa 1908. A szegény tanulók házának első téglája. Pesti Hírlap 30/27: 18. 

Sz. n. 1906a. Felsőmagyarország, 22/92: 5. 

Sz. n. 1906b. Tudomány és irodalom. Magyar Nemzet 25/89: 9. 

Sz. n. 1906c. Ceglédi ujság 16/28. 

Sz. n. 1906d. Irodalom és művészet. Vasárnapi ujság 30: 492.  

Sz. n. 1924a. Erdős Renée lelki útmutatója. Katholikusok Lapja 1/11. 

Sz. n. 1924b. Tiltott könyvek. Katholikusok Lapja 1/15. 

Sz. n. 1939. Magyar írónő sorsa a liberális sajtóhatalmak kezében. Magyarság 20/117: 5.  

Szabolcsi Miklós 1978. (szerk.) A magyar irodalomtörténete 6. Akadémiai kiadó, Budapest.  

Szécsi Noémi 2016. A budapesti úrinő magánélete (1860–1914). Európa könyvkiadó, Budapest.  

Szécsi Noémi – Géra Eleonóra 2017. A budapesti úrinő magánélete (1914–1939). Európa könyvkiadó, 

Budapest.  

Szinnyei Ferenc 1934. Török Sophie: Hintz tanársegéd úr. Napkelet 12/11: 672–673. 

Török Sophie 1932. Nők az irodalomban. Nyugat 25/24: 627–630. 

Török Sophie 1938. Nem vagy igazi! Nyugat.  

Török Sophie 1939. Miért lettem magyar? Nyugat 32/9: 129–134. 

Török Sophie utolsó évei. Koháry Saroltával Borgos Anna és Kádár Judit beszélget. Beszélő, 2004. 

http://beszelo.c3.hu/cikkek/torok-sophie-utolso-evei (2024. 05. 08.) 

Török Sophie – Kótzián Katalin 2003. Költőnők antológiája, Sapphótól napjainkig. Nap Kiadó, Budapest. 

Török Zsuzsa 2016. (szerk.) Angyal vagy démon. Tanulmányok Gyulai Pál Írónők című írásáról. Reciti, 

Budapest. 

VaySándor 1913. Visszhangok. Pesti Hirlap 35/159: 71–72. 

https://magyarnarancs.hu/konyv/lelket_marcangolo_-_torok_sophie_-_ket_kotetben-65622
https://magyarnarancs.hu/konyv/lelket_marcangolo_-_torok_sophie_-_ket_kotetben-65622
https://mek.oszk.hu/05400/05475/05475.htm
https://copia.oszk.hu/levelek/lux-terka-babits-mihalynehoz/
http://beszelo.c3.hu/cikkek/torok-sophie-utolso-evei


 IDENTITÁSOK ÉS FOGADTATÁSOK 65 

Radics Viktória 2010. Végig a szexualitás és az orgazmus körül forgunk. Kiss Noémi, Menyhért Anna, 

Radics Viktória, Bán Zoltán András, Rózsaszín szemüveg. https://www.prae.hu/article/2978-

vegig-a-szexualitas-es-az-orgazmus-korul-forgunk/ (2022. 04. 21.) 

Zsolt 1908. Esti levél – Szegény tanulók háza –. Pesti Hírlap 90/9: 8. 

IDENTITĂȚI ȘI RECEPTĂRI: CAZUL TERKA LUX, RENÉE ERDŐS ȘI SOPHIE TÖRÖK 

(Rezumat) 

Încercările ultimelor decenii de a interpreta și remodela canonul istoriei literaturii maghiare  

au subliniat în mod accentuat marginalizarea scriitoarelor și studierea operelor lor. Cercetările susțin 

nevoia cunoștințelor biografice și contextuale pentru a înțelege procesele, dar nu exclud citirea și 

interpretarea acestor opere literare. În ciuda acestora, limitele canonului și puterea lui definitorie în 

istoria literară nu s-au schimbat. Aceasta este perspectiva din care explorez reacțiile mediului literar la 

romanele scrise de Terka Lux, Renée Erdős și Sophie Török, legându-le de construcția identităților 

celor trei femei scriitoare. Leányok (Domnișoare) de Lux Terka, A nagy sikoly (Marele țipăt) de Renée 

Erdős și Nem vagy igazi! (Nu ești cea adevărată!) de Sophie Török sunt în mare parte interpretate din 

perspectiva vieții personale a celor trei femei, ceea ce a dus, de asemenea, la neglijarea abordărilor 

estetice și narative. În ceea ce privește cele trei romane, afilierea confesională, etnia, sexualitatea și 

utilizarea pseudonimelor scriitoarelor au influențat în mod explicit percepția acestora, care au avut la 

rândul lor un impact și asupra personalității lor.  

Teme ca avortul, lipsa educației sexuale și tabuizarea corpului feminin sunt prezente și în alte 

romane ale celor trei scriitoare, dar apar și în diverse alte lucrări teoretice ale lor. În acest fel putem 

observa pe de-o parte încercările lor de a-și exprima în mod conștient opiniile și de a-și asuma 

responsabilitatea socială, iar de cealaltă parte, reacțiile mediului literar, influențat în mod evident de 

genul autoarelor. Am ales cele trei autoare tocmai pentru că sunt foarte diferite între ele: întâi de toate, 

fiecare se situează în poziții diferite ale spectrului opțiunii politice între liberalism și conservatorism, 

iar apoi, ele se deosebesc și prin modalitatea în care dau voce propriei opinii. Lux și Török tratează în 

mod deliberat temele menționate, însă, în vreme ce Lux încearcă să ascundă publicului detaliile vieții 

private, Török nu este preocupată de acest aspect. Erdős, în schimb, se distanțează de aceste discursuri, 

dezvăluind publicului mai multe detalii ale vieții sale private. În ciuda acestor diferențe, cele trei 

scriitoare se confruntă cu reacții similare din partea publicului și a mediului literar. 

 

Cuvinte cheie: Terka Lux, Renée Erdős, Sophie Török, scriere feminină, recepție. 

IDENTITIES AND RECEPTION: THE CASE OF TERKA LUX, RENÉE ERDŐS  

AND SOPHIE TÖRÖK 

(Abstract) 

The attempts of the last decades to interpret and reshape the canon of Hungarian literary history 

have strongly emphasized the marginalization of women writers and the study of their works. Research 

supports the need for biographical and contextual knowledge to understand the processes, but does not 

exclude the reading and interpretation of these literary works. Despite this, the limits of the canon and 

its defining power in literary history have not changed. This is the perspective from which I explore the 

reactions of the literary environment to the novels written by Terka Lux, Renée Erdős and Sophie Török, 

linking them to the construction of the identities of the three women writers. Leányok (Young Ladies) 

https://www.prae.hu/article/2978-vegig-a-szexualitas-es-az-orgazmus-korul-forgunk/
https://www.prae.hu/article/2978-vegig-a-szexualitas-es-az-orgazmus-korul-forgunk/


66  BALOG ALEXANDRA 

by Lux Terka, A nagy sikoly (The Great Scream) by Renée Erdős and Nem vagy igazi! (You are not the 

real one!) by Sophie Török are mostly interpreted from the perspective of the three women’s personal 

lives, which has also led to the neglect of aesthetic and narrative approaches. Regarding the three novels, 

the writers’ religious affiliation, ethnicity, sexuality, and use of pseudonyms explicitly influenced their 

perception, which in turn had an impact on their personality.  

Themes such as abortion, lack of sex education and the taboo of the female body are also present 

in other novels by the three writers, but they appear in various other theoretical works of theirs, too. In 

this way, we can observe on the one hand their attempts to consciously express their opinions and 

assume social responsibility, and on the other hand the reactions of the literary environment, obviously 

influenced by the gender of the authors. I chose the three authors precisely because they are very 

different from each other: first, each of them is located in a different position on the spectrum of political 

options between liberalism and conservatism, then, they also differ in the way in which they voice their 

own opinions. Lux and Török deal with the mentioned themes in a deliberate manner, but while Lux 

tries to hide the details of her private life from the public, Török is not concerned with this aspect. 

Erdős, on the other hand, distances herself from such take, revealing more details of her private life to 

the public. Despite these differences, the three writers face similar reactions from the public and the 

literary community. 

 

Keywords: Terka Lux, Renée Erdős, Sophie Török, women writers, reactions. 

Babeș-Bolyai Tudományegyetem 

Színház és Film Kar 

Kolozsvár/Cluj-Napoca, Kogălniceanu 4 

alexandra.balog@ubbcluj.ro 

 

mailto:alexandra.balog@ubbcluj.ro


 

 

N Y E L V -  É S  I R O D A L O M T U D O M Á N Y I  K Ö Z L E M É N Y E K  

L X I X .  é v f .  2 0 2 5 .  1 .  s z á m  

M Ű H E L Y  

GURKA DEZSŐ 

ECKERMANN BESZÉLGETÉSEK GOETHÉVEL CÍMŰ MŰVÉNEK 

SCHELLING-KONTEXTUSAI 

Életrajzi és természetfilozófiai vonatkozások  

a Vonzások és választásokban 

Kulcsszók: Wahlverwandschaften, cserebomlás, Caroline Michaelis, Schelling természetfilozófiája, 

egyesülés és szétválás. 

Bevezetés 

Johann Peter Eckermann négy alkalommal tett említést arról – 1826-os, 1829-es 

és 1831-es dátumokhoz kötődően –, hogy az 1809-ben megjelent Vonzások és 

választások (DieWahlverwandschaften) című regény szóba került Goethével való 

beszélgetéseik során. Goethe e megnyilvánulásai meglehetősen enigmatikusak,  

s első megközelítésre alig visznek közelebb bennünket a regény rejtélyes momen-

tumainak megértésében: az életrajzi momentumokat egyfelől sajátjának vallotta a 

költőminiszter, másfelől pedig távolította azokat önmagától; említést tett a regény 

átfogó szerkezetéről, de nem nevezte meg annak jellegét és mintáját; elvetette az 

anorganikus és organikus világ közötti fokozatos átment elvét, anélkül, hogy ezen 

koncepció eredetére hivatkozott volna. 

Tanulmányunk kiindulópontját azok a szakirodalomban szereplő felvetések 

képezik, amelyek Schellingnek valamiféle – részben életrajzi, részben koncep-

cionális – szerepet tulajdonítanak a regény cselekményének és szerkezetének 

formálódásában. A továbbiakban arra teszünk kísérletet, hogy Eckermann utalásait – 

természetesen csupán a regény sokrétű jelentésstruktúráinak egy lehetséges 

részmozzanataként – Schelling életrajzi eseményeivel, illetve természetfilozófiájával 

hozzuk összefüggésbe.1 

 
1 A filozófus neve csupán egyetlen alkalommal fordul elő Eckermann-nál, aki a Faust kapcsán 

kérdezett rá a Samothraké isteneiben (Gottheiten der Samothrake, 1815) szereplő kabirok motívumára 

(Schelling 1958 d: 363), de feltételezését Goethe csupán részlegesen erősítette meg. „Akad benne, 

néhány fejtörő részlet – mondtam –, és olykor talán némi tudományosság is kívántatik hozzá. Csak 

annak örülök, hogy Schelling könyvecskéjében olvastam a kabirokról, és most így tudom, mire céloz 

Ön a Klasszikus boszorkányszombat-nak abban a remek részletében.” 1831. február 17. csütörtök 

(Eckermann 1989: 573). 



68 GURKA DEZSŐ 

A Vonzások és választások mint (ön)életrajzi regény? 

Eckermann a DieWahlverwandschaften megjelenése után két évtizeddel, 

1830. február 17-én így rögzítette Goethének a regény keletkezésével kapcsolatos 

1830. február 17-i megjegyzését: 

„Vonzások és választások című regényéről elmondja, hogy nincs benne egyet-

len vonás sem, amelyet ne élt volna át, de egy sem úgy szerepel benne, ahogy átélte” 

(Eckermann 1989: 508) 

Mielőtt sorra vennénk az esetleges életrajzi leképeződések lehetőségeit, eleve 

érdemes kiemelni, hogy a ‘vonás’ kifejezés már önmagában is egyfajta távolságtartást 

jelez azzal az értelmezési lehetőséggel szemben, mely szerint a cselekmény vagy 

annak egyes mozzanatai közvetlen életrajzi mozzanatokat dolgoznának fel. Ugyanakkor 

mind a kortársak, mind a későbbi értelmezők részéről megkerülhetetlen kérdésként 

merült fel, hogy miként áll össze a Goethe által mégiscsak sejtetett önéletrajzi mozaik, 

illetve, hogy az ő biográfiáján kívül kiknek az életrajzi eseményei adhatták az 

Eckermann által rögzített önreflexió szerint mozaikdarabkákból összeálló kép egyes 

részelemeit. 

Az író életrajzát érintő egyik vélekedés szerint Luciana alakjához Bettina 

Brentano (a későbbi Bettina von Arnim) szolgált volna modellként. (Eckermann 

1989: 992) Kettőjük nexusának titokzatossága ugyanakkor aligha ad lehetőséget a 

töredezettségnek az értelmezés szintjén történő egésszé formálására. 

Mind a kortársi beszámolókban, mind pedig az irodalom- és filozófiatörténeti 

kommentárokban fellelhető az a meggyőződés, hogy a DieWahlverwandschaften 

cselekményéhez Schelling és Caroline Michaelis (számos kortársuk által botrányosnak 

ítélt) szerelme szolgált életrajzi kiindulópontul (Gulüga 1987: 83). Ez az értelmezés 

egyrészt jobban alátámasztható, mint az előbbi, lévén, hogy Goethe mind Schellinggel 

mind Caroline Michaelisszel – mind pedig kettőjük kiterjedt jénai környezetével – 

kapcsolatban állt a regény keletkezését megelőző években, másrészt távlatosabb is, 

amennyiben felveti Goethének a romantikához, illetve a természetfilozófiához való 

viszonyának problematikáját. 

A bonyolult kapcsolati hálók szálainak végigkövetéséhez alighanem Caroline 

Michaelis életének eseményei jelentik a legjobb kiindulópontot. Caroline több hónapot 

a Gotter családnál töltött (azaz Schelling leendő második feleségének szüleinél), 

majd 1798-ban új férjével, August Wilhelm Schlegellel Drezdába költözött. Schelling 

mint Schlegel ismerőse került kapcsolatba a nála tizenegy és fél évvel idősebb 

Carolinével (Kahn-Wallerstein 1979: 60–91). A jénai romantikusok körében elterjedt 

az a vélekedés, hogy a filozófus eredetileg inkább Caroline első házasságából születtet 

tizennégy éves lánya, Auguste Böhmer iránt érdeklődött, (Segenbrecht 2001: 32–33) 

az anyával való (kezdetben meglehetősen feszült) viszonya 1799 őszén, már Jénában 

alakult át szenvedélyes szerelemmé, amely – dacára a rosszízű megjegyzéseknek – 



 SCHELLING-KONTEXTUSOK ECKERMANN MŰVÉBEN 69 

a kortársak számára a társadalmi kötöttségektől és konvencióktól mentes kapcsolat 

modelljévé vált. 

Goethe, aki több szállal is kötődött a jénai csoportosulás tagjaihoz, viszonylag 

jól ismerte a Weimar közelében fekvő egyetemi város mikrovilágát. A Vonzások és 

választások keletkezése szempontjából talán nem mellékes, hogy Caroline időnként 

személyes ügyeikben is segítségért fordult hozzá. Schelling feleségének a regény 

megírása évében bekövetkezett halála indíttatást adhatott Goethének ahhoz, hogy e 

korábbi történéseket és magukat a karaktereket is mintegy a cselekmény és a jellemek 

előképeként aktualizálja. 

A Schelling-biográfiához kötődő egykori vonzásoknak és választásoknak ez 

idő tájt egy furcsa, ezúttal magát Goethét is közelről érintő aktualitása támadt: egy fiatal 

hölgy, a huszonkét éves Pauline Gotter egyidejűleg került mind Goethe,2 mind pedig 

Schelling érdeklődésének homlokterébe. A költő eredetileg egyik időskori ideálja, 

Silvia Ziegesahr barátnőjeként ismerte meg lányt, a filozófus pedig mint a kevéssel 

azelőtt elhunyt Caroline barátnőjének lányára figyelt fel Paulinére, későbbi második 

feleségére. Mindazonáltal a hermeneutikai kör nem csupán egy utólagos interpretációban 

zárul: a Vonzások és választások szövegére adott reflexiók Schelling és (a nála pontosan 

tizenegy és fél évvel fiatalabb) Gotter kisasszony kibontakozó levelezésében is 

szerepeltek. Pauline, mint a Ziegesahr-ház vendége és mint a regényét író Goethe 

napjainak tanúja – vagy mi több, a költőfejedelem vonzódásának és vonzásának maga 

is részese – a későbbiekben megosztotta Schellinggel a műből őt illető reminiszcenciákat.3 

Azzal kapcsolatban, hogy Goethe mennyiben tekintette a cselekmény elő-

képének Schelling és Caroline Michaelis viszonyát, illetve a köröttük kibontakozó 

történéseket legfeljebb találgatni lehet, az August Schlegel– Caroline Michaelis – 

Schelling – Auguste Böhmer viszonyrendszernél összetettebb és cserebomlásokban 

gazdagabb kapcsolati konstelláció viszont aligha fordulhatott elő a regény írójának 

tágabb környezetében. 

Természetfilozófiai hatáselemek mint Goethe regényének nem életrajzi 

alapú motívumai 

A Vonzások és választásoknak maga Goethe különleges helyet tulajdonított 

életművében: a támadások ellenére is legjobb prózai műveként említette. A regény 

ugyanakkor a szereplőkhöz való írói viszonyulás, illetve a kommentátorok attitűdje 

 
2 Pauline apja, Friedrich Wilhelm Gotter, a Göttinger Bund nevű csoportosuláshoz tartozó 

drámaíró volt, aki Goethével még a Werther megírásának időszakában barátkozott össze. Médea című 

drámáját Kazinczy fordította magyarra (Szauder 1965: 267). 
3 „Schelling megkérdezi Paulinét, mi a véleménye Goethe regényéről, mit gondolt a regényről 

a szerző, hogyan és mikor írta. […] Pauline beszámolt az otthoni gondokról és örömökről. Most is a 

Ziegesahr családnál lakik. Goethe gyakran megfordul náluk. Kedves és szeretetre méltó, meleg 

szavakkal beszél Carolinéről, és üdvözletét küldi Schellingnek. A Vonzások és választásokról sok 

mindent tudna mondani, de fél, hogy szerénytelennek mutatkozik, és így is túl hosszúra sikerült a levél 

[…]” (Gulüga 1987: 212). 



70 GURKA DEZSŐ 

szempontjából is sajátos helyet foglal el a goethei ouvre-ben. Walter Benjamin 1922-ben 

írott tanulmányában így foglalta össze a regény utóéletének karakterisztikumait: 

„A kritikusok figyelmét sosem kerülték el a regényben található előjelek és 

párhuzam-vonások. Bőségüket, mint a mű legkézenfekvőbb kifejezőjét, már rég kellően 

méltatták. Ennek ellenére úgy látszik, mintha sosem mérték volna fel a maga teljességében, 

ahogy az egész művet mélységesen áthatja.” (Benjamin 1980: 11) 

A mű értelmezéséhez tehát Benjamin szerint annak a kompozíciós elvnek a 

rekonstruálása jelölheti ki a fő irányokat, amely a regény megírásának szerzői 

iránytűje volt. Goethe e műve esetében azonban a korabeli regények elemzésekor 

evidens módon alkalmazható kiindulópont csak részleges eredményre vezet, a kom-

pozícióban ugyanis számtalan váltás történik, s így nem lelhető fel benne egy olyan 

„vörös fonal”, amely a cselekmény egészén végighúzódna, s egyszersmind – ennek 

a Goethe által éppen e művében megteremtett képnek megfelelően – az egyes 

részmozzanatokban is aktuálisan jelen lenne. 

Goethe a fent idézettnél éppen egy évvel korábban, 1829. február 9-én is 

említést tett a szüzsé életrajzi előképeiről, ám e megnyilvánulásával mintegy utat 

nyitott a nem biográfiai alapú interpretációknak is: 

„Egyébként a Vonzások és választásokban nincsen egyetlen sor sem, amit ne 

éltem volna át én magam, és több rejlik benne, mint amennyit egyszeri olvasásra bárki 

befogadni képes.” (Eckermann 1989: 427) 

A befogadás, illetve a megértés nehézségei aligha fakadhatnak pusztán az 

életrajzi események identifikálásának problémáiból, a Goethe által sejtett többlet 

minden bizonnyal a költői alkotás és a természetkutatói tevékenység dimenzióit 

nyitja meg, s ennyiben az Eckerman által megörökített „átélés” kifejezés az éltrajzi 

mozzanatokon túlra is utal. Az enigmatikus jelentések túlsúlyát rögzítette az a tény, hogy 

Goethe megsemmisítette a regényhez készített vázlatait (Benjamin 1980: 125), s ezáltal 

mintegy eltörölte az életrajzi vonatkozásokhoz, s egyéb aktuális momentumokhoz 

vezető útjeleket. A művön túl az életműre mint szerepegészre is mindenkor figyelemmel 

lévő író ezzel a demonstratív lépésével is alighanem azt juttatta kifejezésre, hogy túl 

kívánt lépni az élet és a fikció közvetlen egymásbatükröztetésének technikáján, s így 

a továbbiakban az interpretációk a jelentések kulcsát az interpretátorok ott kénytelenek 

keresni, ahol a szimbolika a szerzői szándék szerint ténylegesen megvalósult: a történések, 

a kompozíciós elvek és az azok mögött álló természetfilozófiai koncepciók egymásra 

vonatkoztatásának bonyolult szövegvilágában. 

A mű több rétegére kiterjedő vizsgálatok tehát nem nélkülözhetik a 

természetfilozófiai elvek nyomon követését, illetve azoknak a költő intellektuális 

környezetével való szembesítését. Ennek a szellemi közegnek – legalábbis Goethe 

életének egy szakaszában – Schelling igen fontos és inspiratív szereplője volt. 



 SCHELLING-KONTEXTUSOK ECKERMANN MŰVÉBEN 71 

Goethe naplóbejegyzései az 1798 és 1803 közötti időszakban a Schellinggel 
való intenzív kapcsolattartásról tanúskodnak. Noha viszonylag gyakran találkoztak, 
beszélgetéseik konkrét tartalmáról kevés szó esik. Főként a fénytanról értekeztek, 
sőt mi több, közös optikai kísérleteket is végeztek, s a levélváltások tanúsága szerint 
ásványtani témájú eszmecseréket is folytattak (Engelhardt 2003: 193). 

Goethe naplóiból jól kiolvasható a Schelling-művek iránti érdeklődésének 
alakulása, de kettőjük levelezésében is helyet kaptak a természettel kapcsolatos 
kérdések, ilyen módon a filozófus természetfilozófiai koncepcióit nem csupán 
annak művei közvetítették. Schelling természetfilozófiai elveinek egyik legtömörebb 
kifejtése az a levél, amelyet 1801. január 26-án írt Goethéhez (Fuhrmans 1963: 
240–244). 

Ennek a majd fél évtizednyi – főleg az első években igen szoros – együtt-
működésnek azonban nem csupán a személyes kapcsolattartás dokumentumaiban 
maradt nyoma, hanem kölcsönhatása fellelhető az egyes művek szövegében is. Goethe, 
aki Schelling korai írásai közül A világlélekről (Von der Weltseele, 1798) szóló könyvet 
tartotta a legfontosabbnak, 1801-ben írta meg Világlélek című költeményét. 

Ugyanakkor Schelling műveiben is fellelhetők a Goethével való együttműködés 
nyomai. Bevezetés a természetfilozófia első rendszerének vázlatához (Einleitung 
zum Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie , 1799) című írása utal a 
Goethével folytatott ásványtani eszmecserékre (Engelhardt 2003: 193). Maga a 
metamorfózisfogalom Schelling fent említett 1801-es (mineralógiai és tágabb 
értelemben természetfilozófiai elveit összegző) levelében is megtalálható. A filozófus 
interpretációja szerint a jelenség nem csupán a növények és az állatok világban van 
jelen, hanem a szervetlen természetben is (Fuhrmans 1963: 240–244). Schelling  
A világlélekről című könyvében hivatkozott is Goethe A növények alakváltozása 
című költeményére (Schelling 1958 b: 532). Az 1800-ban megjelent A dinamikus 
folyamat általános dedukciója, avagy a fizika kategóriái (Allgemeine Deduktion des 
dynamischen Prozesses oder die Kathegorien der Physik) című művében Schelling 
párhuzamot vont Goethe és a saját szemlélet között, kiemelve, hogy a költőfejedelem 
felfogása is dinamikus; s a prizmajelenségeket a mágnesesség sémájának megfelelően 
értelmezte (Schelling 1958 c: IV/59). Az empirikus szemlélet szerepének valamelyes 
növekedését Schelling filozófiájában szintén a Goethével folytatott beszélgetések, 
illetve a közösen végzett fénytani kísérletek mozdították elő (Richards 2002: 464). 

Goethe azonban rövid idő múlva eltávolodott a schellingi természetfilozófiától, 
s a kiábrándulás oka azzal magyarázható, hogy ő – szemben Schellingnek a spekulatív 
fizika kidolgozásában kulmináló megközelítésével – sohasem kételkedett a megfigyelés 
és az empirikus adatok elsődlegességében, hiszen az „eszme mint jelenség” éppen 
ezekben tárulhat fel.4 Másrészről a schellingi filozófia, a földtani és fénytani tematikákat 
feladva, a spekulatív filozófia irányában haladt tovább, megtartva azonban a kémia 
kiemelt szerepét a Potenzen triadikus struktúráján belül. 

 
4 Goethe először az ásványtan kapcsán adott hangot abból fakadó csalódottságának, hogy Schelling 

nem teljesítette maradéktalanul várakozásait, s nem járult hozzá e területen empirikus megfigyeléseinek 

alátámasztásához (Engelhardt 2003: 189). 



72 GURKA DEZSŐ 

Mivel a schellingi természetfilozófia egyik legnagyobb nóvuma, s egyben 

folyamatosan kongruens eleme éppen a kémia tudományként való tematizálása volt – 

szemben Kanttal, aki még csak szisztematikus mesterségnek tekintette azt –, felvetődik 

a kérdés, hogy milyen konkrét hatása lehetett Goethe Schelling-recepciójának a kémiai 

utalásrendszer regénybeli kialakításában. 

A szereplők viszonyrendszerének kémiai modellje mint a Vonzások és 

választások kompozíciós elve 

A Goethe által megsemmisített vázlatok alighanem természettudományos és 

természetfilozófiai vonatkozásban is tartalmaztak olyan átfogó, előzetes terveket, 

amelyeket végül „beletitkolt” a megvalósult szöveg jelentéslabirintusába. Ebben a 

viszonylatban is mérvadó lehet Benjamin megállapítása, miszerint „az író egészen 

nyilvánvaló szándékkal megsemmisített mindent, ami a mű teljeséggel konstruktív 

technikájára utalhatott volna” (Benjamin 1980: 125). 

A műben alkalmazott konstrukciós technika leginkább nyomon követhető 

eleme a cserebomlás vegytani modellje.5 A cserebomlás konstrukciós sémaként való 

értelmezésekor viszont feltétlenül számolni kell a fogalom kialakulásának konkrét 

történeti folyamatával, alternatív változataival – a cserebomlás ma ismeretes vegytani 

sémája ugyanis önmagában nem rajzolja ki a négy legfontosabb szereplő bonyolult 

kapcsolatrendszerét –, illetve mindazokkal a hatásokkal, amelyek a kémiai reakciók 

problematikáját közvetítették Goethe számára. Arról, hogy a költő Schellinggel  

folytatott-e vegytani tárgyú beszélgetéseket, nincsenek közvetlen adatok, mindazonáltal 

ezt valószínűsíti az a körülmény, hogy a filozófus ekkoriban megjelent művei éppen 

a kémia kanti felfogásának átértelmezését célozták.6 

A kémiai vonatkozások kiemelt szerepe7 ugyanakkor áttételesen az Eckermann-

nak tett 1827. január 21-ei megjegyzésben is jelen van, amennyiben a Goethe által 

méltatott Karl Wilhelm Ferdinand Solger kritikája erősen nyomatékosította ezt a 

mozzanatot: 

„Ezt a dolgozatot – mondta Goethe – Solger már 1809-ben megírta, és nagy 

örömet szerzett volna nekem annak idején, hogy ilyen találó szavakat hallhatok a 

 
5 A szövegben érvényesülő konstrukciós technika természetfilozófiai elemeinek kimutatására a 

Goethe által középpontba állított kémiai modell elemzésén túl is történtek kísérletek, leginkább a 

mesmerizmus és a frenológia egyes hatáselemei átvételének kimutatása kapcsán, jóllehet ezek a 

recepciómomentumok nem alkotnak olyan összefüggő hálózatot, mint a cserebomlás elemeinek való 

megfeleltetések (Breidbach 2010: 291–312). 
6 Jóllehet Goethe és Schelling vegytani eszmecseréi nem adatolhatók, annak mégiscsak van 

írásos nyoma, hogy mindketten tanulmányozták Torbern Bergmann svéd kémikus cserebomlásról szóló 

könyvét. Goethe vegytani olvasmányairól (Adler 1987: 63–83). Schelling az Eszmék a természet 

filozófiájáról (Ideen zu einer Philosophie der Natur. 1797) című könyvében hivatkozott Bergmannra 

(Schelling 1958 a: 277). 
7 Goethe ezirányú érdeklődését mutatják az 1810-ben Jénába költöző Döbeneiner 

kémiaprofesszorral történt megbeszélései is (Müller 1948:199). 



 SCHELLING-KONTEXTUSOK ECKERMANN MŰVÉBEN 73 

Vonzások és választásokról, mivel hogy abban az időben és később is többnyire nem 

éppen szívesen nyilvánítottak véleményt erről a regényről.” (Eckermann 1989: 251) 

A kémia, ami Schellingnél az elektromosságból, mágnesességből és kémiai 

folyamatból álló első potencia (Potenz) egyik eleme volt, kulcsszerepet kapott a 

regény konstrukciójának kialakításában, ugyanakkor ki kell emelni, hogy a legfontosabb 

kémiai séma, a cserebomlás – amelyet 1648-ban Rudolf Glauber írt le elsőként –  

a 18. század első felében még meglehetősen képlékeny fogalom volt. Étienne François 

Geoffroy 1718-as meghatározása szerint „Két anyag egyesül egymással, ha közöttük 

valami hajlandóság van a vegyülésre […]. Ezekhez egy harmadikat adva, amelynek 

a kettő közül nagyobb az affinitása, a harmadik ezzel fog egyesülni, elválasztva azt 

a másiktól”. A terminus további pontosításaként Torbern Bergmann 1775-ben kiadta 

a jelenséget bemutató affinitási táblázatait,8 Claude Louis Berthollet pedig 1803-ban 

rámutatott a tömeg és az affinitás összefüggésére (Balázs 1996: I/ 273, 372). 

Goethe maga is többféle cserebomlással kapcsolatos sémát ismert, annak 

sémáit elsősorban Johann Friedrich August Göttling kémiai kézikönyveiből vette á, 

s Bergmann és Berthollet e tárgyú vegytani könyvei bizonyíthatóan olvasmányai 

voltak (Adler 1987: 79). A cserebomlás folyamatát Eduard így magyarázza el 

Charlotte-nak, Ottilia érkezését megelőzően: 

„Ha egy ilyen kődarabot [t.i. mészkövet] kénsavba teszünk, megragadja a meszet, 

és vele egyesülve mint gipsz jelenik meg; az enyhe légnemű sav viszont elillan.” 

(Goethe 1983: 168) 

Nem sokkal később ugyanaz a szereplő az emberi viszonylatokra értelmezi 

Berthollet fentebb alkalmazott cserebomlás-fogalmát: 

„[…] azok a cserebomlások a legfigyelemreméltóbbak, amelyekkel ezt a szinte 

hanyatt-homlok történő vonzást, rokonulást, elhagyást, egyesülést igazán ábrázolni 

lehet; amelyekben négy, idáig kettesével összekötött lény érintkezésbe kerül, eddigi 

egyesülését elhagyja, és új kapcsolatokba lép.” (Goethe 1983: 169) 

A cselekmény további menetében bekövetkező történéseket a mai jelölések 

alkalmazásával így lehet ábrázolni: 
 

AB                + CD → AC                + BD 

Charlotte – Eduard + kapitány – Ottilia    → Charlotte – kapitány + Eduard – Ottilia 

 
8 Friedrich Wilhelm Riemer naplójának 1809. július 24-ei bejegyzése arról tanúskodik, hogy Goethe 

Bergman cserebomlás-fogalmát az emberi kapcsolatok analógiájaként értelmezte: „A természettudományok 

használta erkölcsi szimbólumok (például a nagy Bergman alkotta és használta Wahlverwandschaften) 

szellemesebben és inkább összeköthetők a költészettel és a társadalommal, mint bármi más  […]” 

(Walkó 1978: 265). 



74 GURKA DEZSŐ 

Goethe azonban Bergmann képletét is használja a cselekmény kompozíciós 

sémájaként: 

 

AC                 + B → AB                + C 

Charlotte – Eduard + Ottilia → Eduard – Ottilia    + Charlotte 

 

A harmadik cserebomlási séma pedig Eduárd ambivalens helyzetével analóg: 

 

AC                 + B → A1C                + A2C 

Eduard – Charlotte + Ottilia → Eduard – Ottilia      + Eduard – Charlotte 

 

A különböző cserebomlás-definíciók adaptálásából következő variációs 

gazdagság révén több átfedés található a kémiai folyamatokat leíró sémák és a 

szereplők sorsát meghatározó történések között. A kémiai fogalom egymást követő 

értelmezési etapjai így a determinatív folyamat analógiaként való alkalmazása mellett 

is lehetővé tettek bizonyos fokú alternativitást az írói ábrázolás számára. 

Goethe és Schelling kezdeti intenzív együttműködésének a kémia előtérbe 

kerülése mellett volt egy olyan fogalmi hozadéka is, amely túlélte az író konkrét 

személyes elégedetlenségéből adódó illúzióvesztését, ez pedig a Vonzások és 

választásokban felidéződő schellingi rokonságfogalom. 

Az Eszmék a természet filozófiájáról (Ideen zu einer Philosophie der Natur, 1797) 

című művében Schelling a kémiai folyamat definiálása kapcsán a rokonság jelenségét 

helyezte középpontba: „A kémiai folyamat voltaképpen a dinamikus folyamatok 

totalitása, amelyben a végső formák találkoznak és kiegyenlítődnek” (SW II/ 82).  

„A kémia filozófiája” című fejezetben az egyesülés (Verbindung) jelenségét közvetlen 

kapcsolatba hozza a szétváláséval (Trennung), sőt mi több, az utóbbiból vezette le az 

előbbit: „Minden új egyesülést meg kell hogy előzzön egy szétválás, vagy egy kémiailag 

kezelt test alaprészecskéinek el kell taszítaniuk egymást, hogy idegen elemekkel 

(Grundstoffen) egyesülhessenek” (Schelling 1958 a: 265). 

Schelling a kémiai folyamat meghatározására nem használta a cserebomlás 

fogalmát – noha szóban forgó írásában hivatkozott Bergmannra (Schelling 1958 

a: 284) –, viszont olyan átfogó leírását adta az egyesülés és szétválás, vegyülés 

és bomlás jelenségének, hogy az filozófiai alapul szolgálhatott Goethe számára 

az akkortájt még egyértelmű formát nem öltött kémiai terminus fókuszba 

helyezéséhez. A regény szövegében fellelhető az idézett schellingi gondolat is, 

mely szerint a kémiai folyamatban a szétválás és az egyesülés nem szimmetrikus 

fogalmak: 

„[…] a rokonságok akkor válnak igazán érdekessé, ha elválásokat hoznak létre. 

– Hát ez szomorú – kiáltotta Charlotte –, amit mostanában oly sokat hallunk a 

világban, a természettanban is előfordul? 



 SCHELLING-KONTEXTUSOK ECKERMANN MŰVÉBEN 75 

 – Mindenesetre – válaszolt Eduárd –, sőt a kémikusok kitüntető címe éppen az 

volt, hogy elválasztó művészeknek hívták őket. 

– Tehát most már nem úgy hívják őket –felelte Charlotte –, és ezt nagyon jól 

teszik. Az egyesítés nagyobb művészet, nagyobb érdem.” (Goethe 1983: 167) 

Schelling a rokonság (Verwandschaft) fogalmának felbomlások majd egyesülések 

sorozataként való meghatározását Buffon A természetről című művéből vette át 

(Schelling 1958 a: 267 ssk). E folyamatszerűség a véletlen, a megmagyarázhatatlan 

momentumát is magában foglalja a filozófus értelmezésében: a kémia „nem más, 

mint alkalmazott dinamika, avagy dinamika a maga véletlenszerűségében elgondolva” 

(Schelling 1958 a: 276). 

Schelling diszkontinuitás-koncepciójának hatása a Goethe regényében 

explikált természetfilozófiai elvekre 

Schelling korai természetfilozófiai írásai – beleértve A világlélekről 1798-as 

első kiadását is – a potenciák hármas tagozódásán keresztül próbálták bemutatni a 

természet egységét, s e háromelemű struktúrák a következő néhány évben keletkezett 

művekben is mint a természet (megismerési és ontikus mozzanatokat egyesítő) 

konstrukciójának hierarchikus szintjei szerepeltek.1801-re a súly és a fény jelenségei 

olyan átfogó elemekké a váltak a schellingi természetfilozófiában, amelyek többé 

már nem illeszkedtek be a triadikus struktúrákba. Schelling Karl Joseph Hieronymus 

Windischmann-nak írott 1804-es leveleinek egyikében kifejezésre juttatta, hogy a 

potenciák rendszeréből az abszolútum világába nincsen közvetlen átmenet (Fuhrmans 

1963: I/320), s ennek a diszkontinuitásnak a felismerése volt az előzménye annak, 

hogy 1806-ban – egy szintén Windischmann-nak címzett levelében – búcsút mondjon 

a természetfilozófiának. 

Schelling 1804-ben a Filozófia és vallásban (Philosophie und Religion) revideálta 

a potenciaszintek korábbi kontinuus értelmezését,9 s azt a kérdést tette fel, hogy 

„Van-e folytonosság az intellektuális világ felső princípiuma és a véges természet 

között?” (Schelling 2012: 17). 

A természetfilozófia legfontosabb aspektusaként tehát 1806-ra a kontinuitás 

kérdése került előtérbe. A folytonosságot feltételező filozófiák példájaként 

Schelling a Timaiost és az emanáció tanát említi – amelyek egyébként az ő korai 

 
9 Mindenesetre egy magasabb potencia-szint – legyen az a hit vagy a sejtelem – nem nyújthat 

valami tökéletesebbet és jobbat, csak azt, ami ebben a megismerésben már benne van; azt, amit ilyen 

vagy olyan név alatt szembeállítanak vele, vagy az abszolútumhoz való általános viszony egy különös 

megjelenése, amely az ész általi megismerésen belül a legtökéletesebb, vagy pedig messze van attól, 

hogy egy valóságos felemelkedés vagy egy magasabb potencia-szint legyen, és sokkal inkább a megismerés 

legfelső egységétől való lesüllyedést képviseli, amelynek következtében a megismerésben újfajta 

differenciák lépnek fel (Schelling 2012: 6). 



76 GURKA DEZSŐ 

természetfilozófiájának is mintái voltak –, a saját álláspontját viszont abban összegezte, 

hogy a reális és az ideális terület közötti átmenet csak ugrással lehetséges.10 

A schellingi természetfilozófia áttematizálódása lehetőséget adott Eckermann 

alábbi, 1831. február 23-ai, neveket és konkrétumokat nem tartalmazó feljegyzésének 

értelmezésére: 

„Ebédnél bizonyos természettudósoknak az a törekvése került szóba, 

miszerint, hogy végigjárják a szerves világot, az ásványtanból kiindulva akarnak 

fölfelé haladni. Ez nagy tévedés – mondta Goethe. – Az ásványtan világában a 

legegyszerűbb és legcsodálatosabb, míg a szerves világban a legbonyolultabb. 

Látnivaló tehát, hogy a két világban egészen eltérő tendenciák uralkodnak, és hogy 

szó sincsen olyan lépcsőzetes előrehaladásról, mely az egyiktől a másikhoz vezetne.” 

(Eckermann 1989: 582) 

A kontinuitás fogalmának schellingi kontextusát valószínűsíti, hogy az azzal 

részben átfedésben lévő kohézió-problematika viszont kimutathatóan részét képezte 

Goethe és Schelling diskurzusának. Schelling 1801-ben megjelent Filozófiai rendszerem 

első kifejtése (Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie) című írásában 

viszont a kohézió fogalma kapott nagyobb nyomatékot a – nála egyébként is kevéssé 

determinatív – rokonságfogalommal szemben. A kohézió (Kohäsion) Schellingnél 

csakúgy, mint Berthollet kémiai rendszerében, kifejezetten a rokonság (Verwandschaft) 

ellenfogalmaként szerepelt (Adler 1987: 134–139). Mivel filozófiájának középpontjában 

ekkoriban már az önmagát konstruáló én állt, ezek a problémaeltolódások a szabadság 

és a szükségszerűség szubjektumon belüli összekapcsolódásának tematikáját 

előlegezték meg, amelynek teljes kifejtésére a Filozófiai vizsgálódások az emberi 

szabadság lényegéről és az ezzel összefüggő tárgyakról (1809) című írásában került 

sor, amelyet már a kortársak is Szabadságiratként idéztek. 

Goethe és Schelling álláspontja a későbbiekben éppen a szabadság és a deter-

mináció (sorsszerűség) értelmezésbeli divergenciái következtében távolodott el mind 

jobban egymástól. A Vonzások és választások szereplői a sorsszerűséget hangoztatják 

megnyilvánulásaikban, s ezt teljesítik be szerelmükkel, életükkel és halálukkal  

(Goethe 1983: 169). Schelling természetképének átalakulása végsősoron felszámolta 

korai természetfilozófiáját, s gondolkodása olyan stádiumokon keresztül fejlődött 

tovább, amelyekre nézve a természet determináló erejére vonatkozó goethei 

kérdésfelvetés nem volt többé releváns. A Clara és a Szabadságirat átértelmezték az 

ember és a természet kapcsolatát. „Az ember szabadságától függ az egész természet 

 
10 Az ideális és a reális viszonyáról a természetben (A Világlélekről 2. kiadásának előtanulmánya) 

a Band fogalma kapcsán még egyszer felveti a kontinuitás problémáját. Az Eschenmayernél előtérbe 

került probléma itt ismételten természetfilozófiai konnotációval egészül ki: Schelling Winterl Jakabnak, 

a pesti egyetem professzorának – akinek újabb munkáit saját filozófiájának visszaigazolásaként értékelte 

az előszóban – kémiai vonatkozásban használt fogalmát recipiálja (Winterl 1804: 365–369). 



 SCHELLING-KONTEXTUSOK ECKERMANN MŰVÉBEN 77 

felemelkedése” – írta Schelling a Claraban (Schelling 1958 e: 32). A Szabadságiratban 

már semmiféle cezúra sincs a szabadság és a szükségszerűség között, a rossz a jó 

kiindulópontja és feltétele lesz.11 

Schellingnek Goethe változatlanabb szemléletével szembeni állásfoglalása 

azonban ellentmondásosnak tűnik, legalábbis egyik kortársa, különböző időpontokban 

keletkezett visszaemlékezéseiben a filozófus két ellentétes előjelű megnyilvánulását 

örökítette meg a Vonzások és választásokkal kapcsolatban. Fritz Jacobi, a költőfejedelem 

ifjúkori barátja 1809 decemberében Johann Heinrich Voßhoz írott levele szerint 

Schelling el volt ragadtatva a regénytől (Engelhardt 2003: 252). Ugyanő egy hónappal 

később arról írt, hogy „Goethének ez a műve minden ízében materialista, avagy 

ahogy Schelling fejezi ki magát, pusztán fiziologikus”.12 Arról nem szól a tudósítás, 

hogy a regény mely momentumának szólt Schelling rajongása, az utóbbi levélből 

viszont jól kirajzolódnak a természeti determináció kérdésében elfoglalt ellentétes 

álláspontok. Talán nem jogosulatlan az a feltételezés, hogy a kezdeti elragadtatás 

a Caroline emlékét is felidéző Clara kéziratán dolgozó filozófus gesztusa volt, 

aki Goethe regényben a saját sorsukat érintő életrajzi áthallásokat vélte felfedezni. 

Összegzés 

Tanulmányunk látszólag messze távolodott Eckermann alakjától, ám mind az 

elemzés kiindulópontja, mind vezérfonala Goethének azok a megjegyzései voltak, 

amelyek a Beszélgetések Goethével szövegében találhatók. A Vonzások és választások 

mozaikjának egy részletét ezen csekély számú, ám autentikus töredék segítségével 

próbáltuk újrarendezni. E rövid megjegyzések három kulcsmozzanatot mindenképpen 

tartalmaznak egy ilyen rekonstrukciós kísérlethez, ha úgy tetszik egy Eckermannál 

talált mozaikdarabkákkal kiegészített kép kialakításához. Az egyik kulcsinformáció 

a regény nem közvetlenül életrajzi jellegére vonatkozott, a másik a kompozíciót 

meghatározó átfogó eszme tényét rögzítette, míg a harmadik a természet nem 

fokozatokon át történő kifejlésének elvét nyomatékosította. 

E három mozzanatot egységbe fogó értelemzési lehetőségként, s egyszersmind 

a regény kompozíciós elemeként, Schellingnek az életrajzi és filozófiai mozzanatait 

próbáltuk felmutatni. A filozófus mind a maga személyében, mind a felesége és 

annak kapcsolati köre réven fontos szereplője volt Goethe 1798 és 1803 közötti 

éveinek; természetfilozófiája – beleértve az abban kulcsszerepet, a kanti értelmezéshez 

képest önálló státuszt kapó kémiát is – e periódus elején egy átfogó modell lehetőségét 

ígérte a költőminiszter számára; a Die Wahlverwandschaften keletkezésének 

időszakában pedig a schellingi filozófia egyik legfontosabb tartalmi elvévé vált  

 
11 „Azonban éppen ama belső szükségszerűség maga a szabadság; az ember lényege lényegileg 

az ő saját tette; szükségszerűség és szabadság egymásba fonódik: az egyik mint magában való szabadság, 

a másik formálisan, mint szükségszerűség” (Schelling, 1992: 86). 
12 Jacobi levele Köppennek, 1810. január 12-én. Idézi Walkó 1978: 265. 



78 GURKA DEZSŐ 

(a súly és a fény problémája kapcsán) a szervetlen világból a szervebe való fokozatos 

átlépés elvének elutasítása. 

Eckermann nem pusztán az általa megörökített Goethe-mondatok kapcsán 

adhat kulcsot a mai olvasó vagy értelmező számára, hanem azzal az egy-egy 

problémához való újra és újra történő – gyakran jól láthatóan ő általa provokált – 

visszatéréseknek a kapcsán is, amely egy-egy Goethe mű lineális olvasata helyett a 

kompozíciós elvekre, illetve azok rétegezettségére irányítja rá a figyelmünket. S ez 

önmagában is elegendő ok arra, hogy a hol Goethe szavait tolmácsoló, hol az ő 

árnyékából kilépő egykori weimari író előtt születésének kétszázadik évfordulóján 

lerójuk a tiszteletünket. 

I R O D A L O M  

Adler, Jeremy 1987. „Eine fast magische Anziehungskraft“. Goethes ‚Wahlverwandtschaften’ und die 

Chemie seiner Zeit. Beck, München. 

Balázs Lóránt 1996. A kémia története. I. köt. Nemzeti Tankönyvkiadó, Budapest.  

Benjamin, Walter 1980. Goethe: Vonzások és választások. = uő: Angelus novus. Ford. Tandori Dezső. 

Magyar Helikon, Budapest. 

Breidbach, Olaf 2010. Die Wahlverwandtschaften – Versuch einer wissenschaftshistorischen 

Perspektivierung. = Helmut Hühn (Szerk.) Goethes Wahlverwandtschaften. Werk und Forschung. 

De Gruyter, Berlin – New York. 291–312. 

Eckermann, Johann Peter 1989. Beszélgetések Goethével. Ford. Györffy Miklós. Európa, Budapest.  

Engelhardt, Wolf 2003. Goethe im Gespräch mit der Erde. Landschaften, Gesteine, Mineralien und 

Erdgeschichte in seinem Leben und Werk. Böhlaus Nachfolger, Weimar.  

Fuhrmans, Horst (szerk.) 1963. Schelling: Briefe und Dokumente. I. kötet. Bouvier, Bonn.  

Goethe, Johann Wolfgang 1983. Vonzások és választások = uő: Szépprózai művek. Ford. Vas István. 

Európa, Budapest.  

Gulüga, Arszenyij 1987. Schelling. Ford. Boldog Gyöngyi. Gondolat, Budapest. 

Kahn-Wallerstein, Carmen 1979. Schellings Frauen: Caroline und Pauline. Insel, Frankfurt am Main. 

Müller, Günther 1948. Kleine Goethemonographie. Universitätsverlag, Bonn. 

Richards, Robert J. 2002. The Romantic Conception of Life. Science and Philosophy in the Age of Goethe. 

University of Chicago Press, Chicago–London. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 1958 a. Ideen zu einer Philosophie der Natur. = Schellings Werke. 

Szerk. Manfred Schröter. Beck, München. II. 75–343. (A továbbiakban SW rövidítéssel.) 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 1958b.Von der Weltssele. = SWII. 345–584. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 1958 c.Allgemeine Deduktion des dynamischen Prozesses oder 

die Kathegorien der Physik. = SWIV. 1–78. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 1958 d Die Gottheiten der Samothrake. = SW VIII. 345–369. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 1958e.Clara. = SW IX. 1–110. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 1992. Filozófiai vizsgálódások az emberi szabadság lényegéről és 

az ezzel összefüggő tárgyakról. Ford. Jaksa Margit és Zoltai Dénes.T-Twins, Budapest. 

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 2012. Filozófia és vallás. Ford. Weiss János. Attraktor, Máriabesnyő. 

Segenbrecht, Wulf (szerk.) 2001. Romantische Liebe und romantischer Tod. Über den Bamberger 

Aufenthalt von Caroline Schlegel, Auguste Böhmer, August Wilhelm Schlegel und Friedrich 

Wilhelm Schlegel im Jahre 1800. Universität Bamberg, Bamberg. 

Szauder József 1965. A klasszicista irodalom virágzása. = Pándi Pál (szerk.) A magyar irodalom 

története 1772-től 1849-ig. Akadémiai, Budapest. 260–294. 



 SCHELLING-KONTEXTUSOK ECKERMANN MŰVÉBEN 79 

Walkó György 1978. Az ismeretlen Goethe. Magvető, Budapest. 

Winterl, Joseph Jakob 1804. Darstellung der vier Bestandtheile der anorganischen Natur. Frommann, 

Jena. 

REFERINȚE LA SCHELLING ÎN LUCRAREA LUI ECKERMANN CONVERSAȚII CU GOETHE  

Detalii biografice și aspecte de filosofie naturală în Afinitățile elective 

(Rezumat) 

În conversațiile sale cu Eckermann, Goethe s-a referit de patru ori la problemele legate de 

contextul biografic și principiile compoziționale ale romanului Afinitățile elective (1809), însă aceste 

remarci laconice au fost lăsate în mod deliberat în afara textului romanului și nu au furnizat niciun 

indiciu clar identificabil, nici cu privire la geneza, nici cu privire la structura romanului. Cu toate 

acestea, fiecare dintre cele patru autoreflecții poate fi completată cu un context mai larg, care a servit 

drept cadru conceptual pentru schemele de afinitate chimică ale lui Goethe, și anume sistemul de 

filozofie naturală al lui Schelling, care poate fi identificat și textual pe baza notelor laconice ale lui 

Eckermann. Pe lângă faptul că a făcut din chimie, încă nerecunoscută ca știință de Kant, unul dintre 

elementele conceptului său triadic al Potențelor, filosoful însuși s-a referit la conceptul de descompunere 

a schimburilor al lui Torbern Bergmann, care a fost decisiv pentru Goethe. Schelling a încorporat 

conceptul mai larg de Verwandschaft (rudenie) în propriul său sistem de gândire, iar capitolul „Filosofia 

chimiei” din lucrarea sa Idei pentru filosofia naturii a tratat, de asemenea, în detaliu, fenomenele de 

Verbindung (unire) și Trennung (separare).Variabilitatea acestei abordări filosofice a principiilor generale 

ale naturii poate fi observată în roman, în care Goethe nu a folosit o singură schemă de afinitate, ci a 

utilizat toate cele trei versiuni contemporane ale acestui, încă maleabil, principiu chimic pentru a modela 

compoziția structurală a operei sale și relațiile dintre personaje. Una dintre autoreflecțiile lui Goethe, 

în care acesta respinge principiul structurării treptate a naturii, corespunde principiului discontinuității 

lui Schelling din lucrarea sa Prima expunere a sistemului meu filosofic, și conceptului său de coeziune 

ca și contra-concept al rudeniei. Lecția generală a autoreflecțiilor asupra romanului, care tratează și aspectele 

biografice ale lui Schelling și Caroline Michaelis, ar putea fi aceea că Goethe „ascundea” semnificații 

complete (evocând elemente de recepție și contexte textuale externe mai largi) în propozițiile enigmatice. 

în cartea lui Eckermann, la fel cum a făcut-o în lucrările sale. 

 

Cuvinte-cheie: Wahlverwandschaften, afinități chimice, Caroline Michaelis, filozofia naturală 

a lui Schelling, unire și separare. 

REFERENCES TO SCHELLING IN ECKERMANN’S CONVERSATIONS WITH GOETHE. 

Biographical details and Aspects of Natural Philosophy in Elective Affinities 

(Abstract) 

In his conversations with Eckermann, Goethe mentioned four times the problems of the 

biographical background and compositional principles of Elective Affinities (1809), but these laconic 

remarks were deliberately left outside the text of the novel, and did not provide any clearly identifiable 

clues either as to the genesis or the structure of the novel. Each of the four self-reflections can, however, 

be complemented by a broader context that served as the conceptual framework for Goethe’s scheme 

of exchange decomposition, namely Schelling’s frame of natural philosophy, which can be identified 

textually following Eckermann’s elliptical notes. In addition to making of chemistry, not yet recognised 



80 GURKA DEZSŐ 

as a science by Kant, an element of his tripartite frame of Potencies, the philosopher himself referred 

to Torbern Bergmann’s concept of exchange decomposition, which was decisive for Goethe. Schelling 

incorporated the broader concept of Verwandschaft (kinship) into his own system of thought, and the 

chapter on the Philosophy of Chemistry in his work Ideas for the Philosophy of Nature also dealt in 

detail with the phenomena of Verbindung (union) and Trennung (separation). The variability of this 

philosophical approach to the general principles of nature can be seen in the novel, in which Goethe 

did not use a single scheme of affinities, but used all three contemporary versions of this still malleable 

chemical principle to shape the structural composition of his work and the relations between characters. 

One of Goethe’s self-reflections, in which he rejected the principle of the gradual structuring of nature, 

corresponds to Schelling’s discontinuity principle from The First Exposition of My Philosophy System, 

and to his concept of cohesion as a counter-concept to kinship. The general lesson of the self-reflections 

on the novel, which also draws on the biographical aspects of Schelling and Caroline Michaelis, might 

be that Goethe ‘concealed’ full meanings, evoking reception elements and wider external textual 

contexts, in the sometimes enigmatic sentences in Eckermann’s book, just as he did in his own works. 

 

Keywords: Wahlverwandschaften, chemical affinities, Caroline Michaelis, Schelling’s natural 

philosophy, union and separation. 

Gál Ferenc Egyetem 

Pedagógiai Kar 

Szarvas, Szabadság út 4. 

gurka.dezso@gmail.com 

 

 



 

 

N Y E L V -  É S  I R O D A L O M T U D O M Á N Y I  K Ö Z L E M É N Y E K  

L X I X .  é v f .  2 0 2 5 .  1 .  s z á m  

RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

AZ ÉRZÉKENY EMBER KULTUSZA A LATIN KÖLTÉSZETBEN 

Mitikus témák popularizálódása a 18–19. század fordulóján 

Kulcsszók: neolatin költészet, 18. század, érzékenység, Mátyás király, Mária Terézia 

A Bölcsészettudományi Kutatóközpont Irodalomtudományi Intézetének XVIII. 

századi Osztálya az Intézet berkeiben zajló irodalomtörténeti szintézis 18. századi 

kötetével kapcsolatos munkálatairól 2024. március 19-én tartott műhelynapot. Jelen 

tanulmányban a műhelynapon elhangzott előadáshoz híven a kézikönyv 18. századi 

kötete Latin költészet című fejezetéből a rendi költészetet illusztrálom.1 

Címem egyrészt tág értelemben arra utal, hogy a litterae mitologikus szüzséit, 

mint a műveltséget meghonosító Pallaszt vagy az értelem erejét jelképező Herkulest, 

amelyekről szó lesz, a költők gyakran használták új jelentéstartalmak kifejezésére.2 

Másrészt konkrétan e mitologémák a századfordulón nem az ingenium és az 

éleselméjűség (argutia) puszta láttatását, hanem az alacsonyabb rendű érzékszervek: 

a képzelet és az ízlés kiművelése által megvalósítandó új embereszmény népszerűsítését 

szolgálták (Debreczeni 2009: 131–159; Vaderna 2017: 345–385). Így a kiüresedett 

forma helyett a mítosz régi bölcsessége éledt újjá; ami Csörsz Rumen István neo-

litteraejét tovább gondolva (ő a közköltészet új irodalmiságát nevezte így) a latin 

költészet topikájában is elvezet az egyéni megoldások kérdéséhez. A mitologizáló 

narratíva lelketlenségét kerülendő a szerzők gyakran éltek valóságreferenciával, 

tudós jegyzettel. Valós és fiktív elemek ilyen keveredése a bárdköltészetre jellemző 

lírai hangot eredményezett, mely valamely történeti identitással rendelkező közösség 

képviseletében szólalt meg (Vaderna 2017: 356, 387–456).  

A tág értelmű neo-litterae alatt ez esetben olyan „új irodalmi-közéleti 

beszédmódok rendszerét” érthetjük, amelyek a litterae imitációs kultúrájára épültek, 

mediális közegük a nyomtatás volt, emiatt széles körben terjedtek. A latin nyelv 

vonatkozásában a neo-litterae inkluzív, az anyanyelvű literatúra exkluzivitása felől 

tekinthető elavultnak (Csörsz 2024), illetőleg ugyanúgy exkluzívnak aszerint, hogy 

az idő múlásával milyen mértékben tűnik a latin versírás egyre exotikusabbnak. 

 
1 A XVIII. századi Osztály munkatársainak (Dóbék Ágnes, Lengyel Réka, Csörsz Rumen István, 

Hegedüs Béla, Tüskés Gábor) köszönöm az előadáshoz és a dolgozathoz nyújtott szakmai segítséget és 

javaslataikat. 
2 Herkuleshez például lásd Galinsky 1972; Havas–Tegyey 2006. Pallaszhoz például lásd 

(csupán az akadémiák és az akadémizmus vonatkozásában) Roche 1978; S. Staum 1996. 



82 RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

A korszakban főleg német közvetítéssel beáramló, s a marxista történetírás 

által nemzetietlennek tartott (neo-)latin nyelv és irodalom mégis egy sajátosan hungarus, 

művelt, összbirodalmi nemzettudat beszédközösségét tartotta fenn a költészetben – 

a 18. század végére éppenséggel a neohumanizmus formanyelvén (Nyilas 1961: 9).3 

E beszédközösség számára a történelemértelmezés példázatszerű, ideologikus és 

történeti párhuzamokra épülő verses változataiban kiemelt helyre került Korvin Mátyás 

humanista udvarának emlékezete. Például a budai Királyi Magyar Tudományegyetem 

1780-as felavatására született költemények csoportja Mária Teréziát, aki a felújított 

királyi palotában adott helyet a jezsuiták nagyszombati egyetemének, Mátyás 

elveszett dicsőségének megújítójaként ünnepelte.4 Éppúgy, ahogy Mátyás humanista 

propagandája őt magát mint a hunok régi dicsőségének helyreállítóját második 

Attilaként ábrázolta.  

Ez az aranykor-narratíva, amely a 18. század második felének Habsburg-házi 

magyar királyaihoz kötődik, a korabeli irodalomtörténeti kézikönyvekben is feltűnik. 

Például Pápay Sámuel és Wallaszky Pál 1808-ban egyszerre megjelent munkáinak 

közös vonása – noha ez utóbbi második, átdolgozott kiadásban jelent meg latinul –, 

hogy az aranykort II. József és/vagy II. Lipót uralkodására helyezték. Továbbá Mária 

Terézia korára tették és Bécsből eredeztették ezt a modernizációt. Az alapvető különbség 

abban áll, hogy Pápay literatúrája (a magyar nyelv ügyét támogató kortársakkal 

egybehangzóan, mint például Kazinczy Ferenc, Batsányi János, Kisfaludy Sándor) 

a testőrírókkal jelölte ki az új korszak kezdetét (Debreczeni 2009: 25–29). Ugyanakkor 

Wallaszky még a litterae tágabb horizontjára figyelve egy másik intézmény: a budai 

egyetem rehabilitációjában látta meg azt. Olyannyira, hogy szerinte Mária Terézia 

valamennyi elődjét, Korvin Mátyást is beleértve, mérföldekkel meghaladta (Wallaszky 

1808: 274–275). Ily módon az uralkodó személyiségének és az intézményesülés 

jelentőségének összekapcsolása látszik olyan közös pontnak, amelyet a literatúra és 

a neo-litterae irodalomtudata ugyanúgy korszakfordulóként érzékelt (Szilágyi 2020: 

258–261). 

Kazinczy Ferenc a hazai történetírás 18. század derekától érzékelhető 

fellendülésén elmélkedve festett ugyanilyen képet. Tudniillik Rumy Károly György 

Monumenta Hungarica című forráskiadásának harmadik kötetéhez írott előszavában 

 
3 Nyilas Márta a neohumanizmus kifejezést a humanizmus „új hullámaként” értette, amelyre a 

barokk stíluskategóriát alkalmazta; szemben a századfordulóra nálunk is jelentkező német képzésesztétika 

fogalmával. Tanulmányomban az utóbbi értelmű terminust használom. Másfelől Nyilas Márta „nemzetietlen 

latin nyelv” koncepciójával ellentétben a Peter Burke-féle beszédközösség, beszédmód és közösségi 

identitás fogalmak lokális, 18. századi magyarországi viszonyokra történő alkalmazásából indulok ki 

(Debreczeni 2009: 73–100; Balogh 2015: 204–230; Rédey-Keresztény 2021: 83, 90–91). 
4 Nyilas Márta említett könyvében (Pest-)Budára, az egyetemalapításra és a Pallasz-szüzsére 

tekintettel számos latin és magyar verset sorolt fel és idézett (magyarul többek között Orczy Lőrinc, 

Barcsay Ábrahám, Ányos Pál, Baróti Szabó Dávid, Révai Miklós, Verseghy Ferenc költészetéből, 

Nyilas 1961: 12–26). Nyilas gyűjtése a későbbi latin-magyar összehasonlító elemzések elvégzéséhez 

jól használható kiindulópontként. 



 AZ ÉRZÉKENY EMBER KULTUSZA A LATIN KÖLTÉSZETBEN 83 

úgy fogalmazott, hogy Mária Terézia uralkodása előtt „alig találunk egy két rövid 

perczekig tartó fényes pontot, mellyen ez a’ szép nemzet [értsd a magyar] a’ maga 

méltóságához illőleg állott volna […]” (Kazinczy 1817: VIII). A jelenség másik 

magyarázata abban kereshető, hogy Buda 1686-os visszafoglalása után a Habsburg 

közigazgatás felismerte Korvin Mátyás hajdani könyvtárának, a Bibliotheca Corvina 

művelődéstörténeti és politikai jelentőségét. Az értékes könyvtár történetét feldolgozó 

császári (Adam Franitšek Kollar) vagy szerzetesrendi (Xystus Paulus Schier)5 

történetírói vállalkozások mellett sok más jelentős történetíró is foglalkozott a 

kérdéssel (Bél Mátyás, Johann Georg Schwandtner, Kaprinai István, Wallaszky Pál) 

(Monok 2022: 99–113). Ezzel egyidejűleg a fennmaradt Corvina-kötetek eszmei 

értéke is megnövekedett. Olyannyira, hogy amikor Kovásznai Sándor 1776-ban egy 

gondos, 1720-as évekre tehető Corvina-másolattal ajándékozta meg mecénását, Teleki 

Sámuelt, az ajándék kéziratot kísérő latin elégiában műveltség és könyvszeretet 

dolgában Mátyás király fölé emelte a grófot. Teleki könyvtárában valódi Corvinákat 

is őriztek. E téren a translatio studiorum toposz alkalmazásával a Kovásznai-vers 

szimbolikus gesztusa inkább arra apellált, hogy az ókori világkönyvtárt, az alexandriai 

Museiont megidéző Corvina-könyvtár most Teleki grófnál, Marosvásárhelyt található 

föl (Földesi 2004; Zsupán–Földesi 2006). 

Ugyanilyen szimbolikus-tartalmi megoldások jellemzik a budai Királyi Magyar 

Tudományegyetem felavatását ünneplő költeményeket. Noha Mária Terézia a pápai 

rendelkezésnek engedve 1773-ban a Habsburg országokban is feloszlatta a jezsuita 

rendet, az 1777-es Ratio Educationis részeként az egyetem újjászervezésében kiemelt 

szerepet juttatott az ex-jezsuita értelmiségnek (pl. Makó Pálnak, Patachich Ádámnak). 

Az egyetem oktatói és tisztségviselői az intézmény 1784-es Pestre költöztetéséig 

továbbra is a jezsuita szellemiséget képviselték. Így 1780-ban az egyetemi nyomda 

több ex-jezsuita egyetemavatásra készült versét jelentette meg. Makó Pál a bölcseleti 

fakultás dékánjaként ezen alkalomból egy egész elégiagyűjteményt állított össze és 

adott ki zömmel a korábbi verseiből, amelyeket az uralkodónak ajánlott (Makó 1780). 

Patachich Ádám kalocsai érsek, a budai egyetemi tanács elnöke Mária Terézia érdemeit 

az oktatás újjászervezését illetően három dologban látta megvalósulni: 1) a török 

pusztítás után 2) az uralkodó újra letelepítette Pallaszt 3) Budán.6 Patachich szerint 

 
5 Az ágostonrendi szerzetes művéből Sinai Miklós református lelkész, debreceni tanár latin 

nyelvű kijegyzéseket készített, amelyek Diáriumának 15. kötetében találhatók, lásd Tiszántúli 

Református Egyházkerület Levéltára, Sinai Miklós feljegyzései a Bibliotheca Corvina állományáról, 

I.24 Sinai Miklós-féle gyűjtemény, a) oklevélmásolatok gyűjteménye 1290–1791, 15. kötet, Diarium, 

1789, 199–239. 
6 [...] dum Pallada Budam, / Hungariae Regum sedem, post funera, laetis / Surgentem 

auspiciis, Regni medioque locatam / Omine felici nostri studiosa reducis / Commodi, et augustas 

cedis, quas incolat, aedes[.] (Patachich 1780: 5–6) ([…] mígnem Pallaszt Budára a magyar királyok 

székéhez, mely a pusztulás után boldog uralomban kél fel és a királyság közepén helyezkedik el, 

szerencsés előjelben a mi érdekünkben tett igyekezettel vezeted vissza, és átengeded a királyi palotát, 

amelyben lakik.) 



84 RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

azzal, hogy a királynő az ország közepén a királyi palota épületét átengedte az 

egyetemnek, az ország titkosan dédelgetett reményét teljesítette be. Hiszen az 

uralkodó ily módon nem a hatalmát, hanem alattvalók iránti szeretetét demonstrálta. 

Ugyanezt fogalmazta meg Tóth Farkas, a budai gimnázium tanára és az érsek barátja 

Minerva hazatéréséről szóló ódájában, akinek a királynő a palota épületeivel együtt 

csaknem jogarát és a Szent Koronát is fölajánlja.7 Ekképp válhat a nagyszombati 

egyetem átköltöztetése (translatiója) a litterae hagyománya szerint a sokat szenvedett 

Buda dicsőségévé.  

Buda üdvtörténeti szituáltságát illetően történetileg látnunk kell a rendek 

magatartása és e költői beálltás közötti feszültséget. A rendek ugyanis előjogaikhoz 

való ragaszkodásuk miatt (eszerint a királynő Bécs helyett Budára helyezze a 

birodalom központját) nem veszik észre a beteljesedést: a Mátyás-kori egyetem 

restitúcióját. A rendi politika és a tudós értelmiség történelemszemléletének e 

különbsége nyomatékosítja, hogy a nagyszombati egyetem újjászervezése társadalmi 

változásokat generált, aminek vizsgálatához maguk az alkalmi költemények adnak 

támpontot. Így például Patachich a tudás elterjedését a folyami kereskedelemhez 

hasonlítja. A budai egyetem alatt folyó Duna széthordja a „tudós árut” (doctas 

merces), miáltal e javak az egész királyságba eljutnak. A „Pallasz ölében”, azaz az 

egyetemen tanuló nemeseket – itt a szellem tanulás által, „második születés” 

révéntörténő megnemesedéséről van szó (Palladis in gremio claro de sanguine natam 

[sc. iuventam]) – olyan tudós tanárok oktatják, akik eredményeiket tapasztalati 

módszerekkel ellenőrzik és alkalmazzák (Patachich 1780: 5). Patachich szerint az 

egyetemen értelmiségi hivatalnokréteget képeznek a hallgatókból, akik békében és 

háborúban a monarchia iránt hűséges, a szűkebb pátria javán fáradozó, elkötelezett 

polgárok lesznek. Mindez a 15–16. századi humanista állambölcselet vera nobilitas 

eszméjét evokálja, melynek alapvető vonása volt, hogy az államapparátus vezető 

pozícióit mindenekelőtt a tudományokban kiművelt és ilyen értelemben vett 

nemesség tagjainak szánták (Klaniczay 1985: 28). Tóth Farkas ódája egészen ebben 

az értelemben a haza mellett a Múzsák, azaz a kultúra védelmének új funkciójával 

egészíti ki a nemesi nemzet karakterét.8 Patachichnál azonban kiszélesedik a vera 

nobilitas tartalma, miáltal Buda dicsősége már nem a szűk nemesség, hanem az 

 
7 Ut dotet Ipsas [sc. Sedes] munifica manu! / Tamquam Sororem, sedibus suis / Locet Minervam! 

pene Sceptrum / Offerat, ac Diadema sacrum! (Tóth 1780: 2) (Mint adja át a királyi székhelyet 

bőkezűségében! Mint nővérét, úgy szállásolja el Minervát a saját székhelyén! csaknem jogarát és szent 

fejékét is fölajánlja!) 
8 Vides [sc. Patria] ut Illas [sc. Musas] indecori situ / Longoque squalentes decori / 

Restituat, numeroque, sparsas // Pleno reducat, Deliciae Tuae, / Theresa Princeps! ut Proceres 

Tuos / Ipsis eodem praefutoros / Quo Tibi Consilio, ministret [.] (Tóth 1780: 2) (Látod, hazám, 

hogy őket [a Múzsákat] gyalázatos állapotukból és tartós szépségük ellenére ápolatlanul is 

visszahívja, és hogy akiket szétszórtak teljes létszámban visszavezeti kedvesed, Tereza császárnő! 

[Látod] mint segédkezik, hogy főnemeseid ugyanazzal az elszánással védelmezzék őket [a Múzsákat], 

amellyel Téged.) 



 AZ ÉRZÉKENY EMBER KULTUSZA A LATIN KÖLTÉSZETBEN 85 

egyetemi képzésben részt vevő értelmiség vállain nyugszik. Egy tágabb közösség,  

a „hungarusok” nevének dicsőségét jelenti.9 

Az itáliai Jacobus Mariosa, aki az érsek könyvtárosa és legbelsőbb barátja volt, 
két versében is feleleveníti a Mátyás-féle humanista udvar kulturális gazdagságát 
(Mariosa 1780a; Mariosa 1780b). A királynő személyének jelentőségét „Hungaria” 
és Buda sorsának történeti összefüggésével magyarázza. A történeti párhuzamokra 
Mária Terézia szerepeltetésével irányítja a figyelmet, így a város és az ország 
történetének idősíkjai közötti átjárás fokalizáció révén valósul meg. Például Buda 
kétszeri dicsőségét a pusztulás ugyancsak visszatérő „querelás” párhuzamai tagolják 
(1541 és 1686). Végül a város a tél elmúltával kinyíló virághoz hasonlít, ami 
figyelmeztet a jelenség törékenységére.10 

E sorsképzet összemérhető Janus Pannonius Dunántúli mandulafáról és 
Túlságosan bőtermő fáról szóló verseinek a költői termékenység veszélyeztetettségét 
tételező fragilitas-toposzaival is. Továbbá illeszkedik az ország sorsát szimbolizáló 
fa-toposzrendszerhez, amely szintén megjelenik Mariosánál: a töröktől feldúlt Budát 
egy szélvésztől és jégesőtől lecsupaszított fához hasonlítja. 

 
Qualis at umbrosis assurgens vallibus arbor,  

Quam gravis horrisono turbine grando quatit,  
Fractos ostentat nudato in stipite ramos,  

Et sua cultori poma referre negat:  
Talis eras; tibique olim illata rependere damna,  

Tempora, et amissum non potuere decus.  
    (Mariosa 1780a: 6) 

[Ellenben amilyen az árnyékos völgyben növekvő fa, melyet a súlyos jégeső 
irtózatos szélvésszel ráz, csupasz törzsén a törött ágakat mutatja, és művelőjétől saját 
gyümölcseit megtagadja: ilyen voltál; az egykor rád hozott veszedelmeket és az 
elveszett dicsőséget nem téríti meg az idő.] 
 
A toposz a politikai belviszály és önsorsrontás gondolatával kiegészülve – 

Berzsenyi A’ Magyarokhoz (1808–1810) című ódája mellett – központi eleme Baróti 
Szabó Dávid Egy ledőlt diófához (1791) című ódájának is. Azonban Mariosa mindkét 
költeményének zárlata pozitív: a Molnár János költeményére írt episztolában Mária 
Terézia anyaként dédelgeti ölében a várost;11 a Patachich versére írt válaszelégiában 

 
9 Exhibeant se se pacis, bellique ministros, / Et fidos Regi, et patriae qui commoda curent, / Sollicitos 

cives; his gloria stabit in aevum Nominis Hungarici, et nunquam peritura manebit. (Patachich 1780: 6) 

(Ők maguk a béke és a háború előmozdítóinak, a királysághoz hű és a haza javáért aggódó polgároknak 

bizonyulnak. Ezáltal marad fönn örökre a magyarok nevének dicsősége, és nem megy soha veszendőbe.) 
10 Nunc iterum augustam tollunt tua rudera frontem, / Ut flos post brumae tempora surgit humo. 

(Mariosa 1780b: 12) (Most újra homlokzatot emelnek törmelékeiden, ahogy a téli évszak után a földből 

virág nyílik.) 
11 Iam decus exuperas priscum, et formosior urbes / Inter Pannonicas erigis una caput. / Nam 

te dignata est placido Theresia vultu / Aspicere, augusto teque fovere sinu. (Mariosa 1780a: 6.) (Most 

felülmúlod a hajdani fényed, és a pannon városok között egymagad csinosabban emeled magasra a fejed. 

Most méltó vagy rá, hogy Terézia nyugodt tekintettel rád nézzen, és téged felséges ölében dédelgessen.) 



86 RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

a tudós fáradozásokat támogató Habsburg-ház hasonlít egy elapadhatatlan vizű 
patakhoz, mely új virágokkal ékesíti partjait.12 Az utóbbi kép összetettségét mutatja, 
hogy Mariosa egyszerre imitálja Patachich tudós áru-metaforáját és saját Buda–virág-
metaforáját. Emiatt Mariosánál a hanyatlás iterációja nem pusztán értékvesztést 
jelent, hanem megelőlegezi a változásba vetett remény beteljesedését. Berzsenyi és 
Baróti ódái nemkülönben e tudós hazafi beszédmód jellemző darabjai, noha a 
hanyatlásról negatív értékítélettel, a vátesz féltő hangján szólnak. A téma kristályos 
tömörségét a querela-toposzból építkező még későbbi Hymnus (1823) vagy a Zalán 
futásának (1825) dicsőségváró kezdősoraképviseli irodalmunkban. 

Érdemes még kitérnünk Molnár János említett versére, aki az egyetemi tanácsban 

Patachich hivatali segédje volt. Epiko-lírikus költeményében Budát Trójával, illetve 

a budai várat Trója fellegvárával, a Pergamonnal azonosítja. Mi több, a versben a 

Palladium: Pallasz Athéné védőszobra is megjelenik.  

 
Hoc erat in votis: Budam cantare priorem; 

Et quamquam Summam Corvino Rege, Theresa 

Permutante vices, nostra cantare minorem. 

Hic et Pannonicae possent fastigia Troiae, 

Et cum Palladio memorari Pergama Gentis. 

     (Molnár 1780: 3–5) 

[Ez volt az óhajuk: Budáról énekeljünk előbb; arról meg, ami teljesség csak 

Mátyás király, a sorsfordító Terézia alatt volt, kevesebbet. Itt meg lehetne említeni a 

pannóniai Trója ormait is, és Pallasz védszobrával a nemzet Pergamonát.] 

 

A mitikus utalás és az Aeneis e narratív megidézése (Verg. Aen, 2, 163–170: 

a trójai Palladium elrablása) több szempontból is tanulságos. Eszerint ahogy a 

trójai Palladium Aeneas révén az új Trójába, azaz Rómába kerül, úgy Rómához 

hasonlóan Buda szintén a dardán város egyik utódvárosaként jelenik meg.  

A Mátyás-kori budai palota belső udvarán, a kápolna, a trónterem és a Corvina-

könyvtár bejáratához közel helyezkedett el egy kút, melynek ormát ugyancsak 

Pallasz szobra díszítette – esetleg e szobor állhat a kép hátterében (Végh 2009: 93). 

A Trójából ellopott vagy Buda esetében lerombolt Pallasz-szobor egy egész nemzet 

(gens) vesztét okozza, így a városok közötti megfelelések a sors közös motívuma 

mentén válnak elbeszélhetővé. Molnár ezáltal tereli Mátyásra a szót, ám Tróját 

és a Palladiumot emlegeti, nem a 18. századi latin jezsuita epika által bőségesen 

feldolgozott hun–magyar azonosságtudatot (Szörényi 2018). Ha ugyanis Vergilius 

eposza a hivatkozási pont, akkor nem a hun eredet, Mátyás politikai öröksége 

 
12 Qualis enim rauco decurrens murmure rivus, / Sufficit assiduas irrequietus aquas, / Semper 

et humectat virides aspergine ripas, / Flore novo ut semper picta nitescat humus: / Sic Augusta domus, 

studiis intenta Minervae, / Perpetuo doctas suppeditabit opes. (Mariosa 1780b: 20) (Amilyen ugyanis 

a hangos csobogással elfutó patak, nyughatatlanul táplálja szakadatlan vizét, és permetével mindig 

öntözi zöldellő partjait, hogy mindig új virágtól ékesítve ragyogjon a föld: ugyanúgy a fenséges ház, 

Minerva tudományainak elkötelezettje, folyamatosan bőséggel árasztja majd a tudós javakat.) 



 AZ ÉRZÉKENY EMBER KULTUSZA A LATIN KÖLTÉSZETBEN 87 

válik meghatározóvá, hanem a kulturális eredet: a Római Birodalom előbbivel 

sajátosan szembenálló művészeti öröksége. Ahogy tehát Patachichnál a vera 

nobilitas eszméje, úgy Molnárnál a korábbi humanista eredetközösségi narratíva 

tartalma változik meg. A téma ellenpárját produkálta a znióváraljai plébános 

Valentini János, aki 1808-as latin verseskötetében a Habsburg-ház trójai genezisét 

fenntartva a szláv őstörténet fensőbbségének képviseletével vitatta a hun–magyar 

és hun–szkíta azonosságtudatot (Szörényi 2019). Molnár verse viszont Pergamonnal 

az új nemzetalapítás, Pallasz Athénével a kultúramenekítés tágabb összefüggéseit 

jelenítette meg. Mindebben társa volt a zágrábi akadémia teológiaprofesszora, 

Sebastianovich Ferenc, aki ugyanezeket az asszociációkat fogalmazta meg 

egyetemalapítási kiseposzában azzal a kiegészítéssel, hogy Trója pusztulásának 

és a Múzsák vándorlásának közvetlen oka is van: a jezsuiták feloszlatása.  

 
Exitium Trojae, et fumantes Palladis Arces  

Loyolidum excidio, desertaque Regna per orbem, 

Errantesque immane Deas, Helicone relicto,  

Diversa hospitia, et diversas quaerere sedes  

Percrebuit terris[.] 

(Sebastianovich 1780a: A2r) 

[Elterjedt a hír Trója veszedelméről és Pallasz jezsuiták kipusztítása miatt füstölgő 

fellegvárairól, s a földkerekségen elhagyott királyságairól, s hogy a véghetetlen bolyongó 

Istennők a Helikont odahagyva eltérő szálláshelyeket, és külön székhelyeket keresnek 

a földön.] 

 

Pupikoffer Ágostonnál, aki a humaniórák repetenseit tanította az egyetemen, 

a Buda–Trója azonosítás perszonifikációval történik. Pindaroszi ódájában a várost 

„Hungaria” Helénájának nevezi, s ehhez méltóan különféle ékszerekkel csinosítja a 

hősnőt.13 

Figyelemre méltó továbbá, ahogyan Mária Terézia alakjában sajátos jelentés-

rétegek sűrűsödnek össze. Molnár a királyi palotából kialakított egyetem épületét 

Mária Terézia fellegvárának nevezi. Megjeleníti az egyetem botanikus kertjét is az 

elképzeléssel együtt, hogy a kertet az uralkodó ültesse be mindeddig sosem látott 

 
13 Co- / mas decentibus impe- / di (mora nulla) sertis / Helena Hungariae, nec onusta un- / 

quam rotundioribus, / sit, licet, Dea, baccis / ambulet soror Iovis. / Sardonyx digitos / premat, pyropus 

aurem utramque / triplex, siderique cer- / tans gravet. Nitere, quanta es, / Sidonio vellere, et / 

Charitibus elegans / Maximae, Optimae, Piae, In- / clytae Principi Tuae Aquilo- / nibusque ocyor, 

fretum per Adriae e- / quitantibus, et Africis prope- // ra. (Pupikofer 1780: 2–3) (Illő koszorúval övezi 

haját (késlekedés nélkül) Magyarország Helénája, és soha kerekdedebb gyöngyökkel megterhelten, 

jóllehet, Istennő, vonul Juppiter nővéreként. Ujjait szárdonix nyomja, mind a két fülét három-három 

aranybronz [fülbevaló] terheli, amelyek csillagokkal vetekszenek, Amilyen nagyszerű vagy szidóni 

gyapjúban ragyogni és a Khariszoktól ékesítve az Adriai-tengeren nyargalászó Aquilónál és Afrikusznál 

sebesebben siess a legnagyobb, legjobb, kegyes, híres Császárnődhöz.) 



88 RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

növényekkel, metssze a fák lombját, a cserjéket, és minden lehető tekintetben 

gondozza.14 A királynő, aki Pupikoffernél, Patachichnál Szűzanyaként is megjelenik15 

(az anya-motívumot Mariosa az érsektől vette át), Molnárnál szintén anyafigura. 

Nála az egyetem botanikus kertjének művelésével megbízott nőalak már-már Mátyás 

király budai kultuszának papnője (cultrix). Mária Terézia eszményített alakja olyannyira 

kitágítja a locus amoenus értelmezési horizontját, hogy az a paradicsomkerttel, 

míg az uralkodó megdicsőített állapotában leginkább egy istenséggel azonosítható. 

E tekintetben Molnár eljárása Mária Teréziát nem keresztény, hanem antik görög 

szimbolikával védszoborból élő Pallasz Athénává lényegítette át. Ezzel a megoldással 

rokon a Patachich versére írt válaszelégiában Mariosa pajzsleírása, amikor nála Terézia 

egyenesen égből érkező istennő, az erény élő szobra, amelyet hófehér arcának szépsége 

tükröz vissza.16 Az ekphrasis (Ister mutatja be a Buda visszafoglalására érkező 

Lotaringiai Károlynak a pajzsot illusztráló Habsburg utódokat: Mária Teréziát és II. 

Józsefet is) hatásosan idézi fel az Aeneisből a római utódok, kivált Augustus Caesar 

bemutatását (Verg. Aen. 6, 788–800). Ugyancsak az élő szobor toposzát alkalmazta 

Pupikoffer második, anakreoni ódájában. Itt viszont a művész, akinek az élő személynél 

is élőbb szobrot kellene alkotnia Teréziáról ([S]i videre tam si- / milem tua arte 

possint, / ut ipsa non sibi sit / similis magis. Pupikofer 1780b: 1–2), teljes mértékben 

elégtelennek bizonyul a feladatra.17 A piarista Hannulik János Krizosztom, a század 

 
14 Illius areolas, dimensis undique sulcis; / Conserat ignotis manus ipsa Augusta Theresae / 

Floribus, et plantis; […] / Ipsa putet frondes; arbusta tenella, novumque / Florae agmen; […] / Atque 

Operas, operumque genus regat omne Theresa. (Molnár 1780: 9) (Az ahhoz [ti. az udvarhoz] tartozó 

kerteket, miután mindenütt kimérték a barázdákat, a fenséges Terézia királynő a maga kezével ültesse 

be ismeretlen virágokkal és növényekkel, […]. Ő maga csinosítsa a fák lombját, a zsenge fáskertet, és 

a friss virágos rétet, […] a feladatokról is, és mindenfajta munkáról Terézia gondoskodjék.) 
15 Patachich költeménye elején visszaemlékezik az 1741-es pozsonyi országgyűlésre, s utal a 

jelenetre, miszerint Mária Terézia gyermekével a karján jelent meg a rendi megajánlást kérve, királynő 

helyett anyaként: „vidimus augusta dulcem prae Principe Matrem” (Rédey 2019: 175–176). A koronázásra 

emlékezve Pupikoffer a mennyben, illetőleg a Szent Koronával megkoronázott Szűzanya-analógiával él: 

Cincta pignore / hoc die Theresia est Coe- / li sacro, amor gentium. (Pupikoffer 1780: 4) (E napon Teréziát, 

a nemzetek vágyát, szent égi ékszerrel koszorúzzák.) 
16 Quae sedet augusto in solio, non fallit imago, / Austriacae quondam gloria gentis erit. / O utinam, 

ut vultus, ita sculpi vivida posset / Virtus, nil toto pulchrius orbe foret. / Haec erit e coelo veniens 

Theresia, regna / Imperio ut faciat nobiliora suo. / Sic aderit, sic iura dabit, sic sceptra tenebit, / Sic 

vultus, nivei sic decor oris erit. (Mariosa 1780b: 16–17) (Nem csal a látvány, aki királynő a felséges 

trónon ül majd, egykor az ausztriai nemzet dicsősége lesz. Ó, ahogy arcot, úgy bárcsak élő erényt is 

lehetne faragni, semmi szebb nem lenne a földkerekségen. Ilyen lesz az égből érkező Terézia, hogy 

uralmával nemesebbé tegye országait. Így lesz jelen, így szolgáltat igazságot, így tartja a jogart, ilyen 

lesz tekintete, ilyen lesz hófehér arcának szépsége.) 
17 Magne artifex, habet ne / tuum ista scalprum? imago / vivit ne iam tua? o te / miserum! coloribus 

non / istis adhuc Theresi- / a noscitur. Theresi- / ae haec umbra, non imago est. Nimis parum videtur / 

Tibi esse maximam expri- / mere Principem, arbitram Euro- / pae, et ars tua est maligna. (Pupikofer 

1780b: 5) (Nagy művész, ez a te vésőd? él már a te szobrod? Ó, te szerencsétlen! Erről az árnyékolásról 

még nem ismerni meg Teréziát. Teréziának ez árnyéka, nem képe. Úgy tűnik, szerfelett jelentéktelenül 

ábrázolod a legnagyobb fejedelmet, Európa úrnőjét, és gyenge a mesterséged.) 



 AZ ÉRZÉKENY EMBER KULTUSZA A LATIN KÖLTÉSZETBEN 89 

Európa-szerte híres latin költője, két egyetemalapításra szerzett ódájában a tudományok 

tápláló anyjává (altrix), Pallasz védnökévé, sőt névazonosítással (Pallas Theresia) 

ugyancsak a bölcsesség istennőjévé magasztosította Mária Teréziát.18 

 
Dicet gens niveis Alpibus abdita,  

Dicent qui Tamesim, vel Rhodanum bibunt: 

   Aeternis virides surgere frondibus  

      Lauros Pannonicis jugis,  

Dum vestris veniet parta laboribus  

Laus ad conspicuas nominis inclyti  

   Gentes; dum referent atria Palladis  

      Sic praestare Theresiae  

Cantato veteris Thessaliae lari[.] 
(Hannulik 1780a: 224) 

[Azt mondja majd a havas Alpokkal elválasztott nemzet [ti. Itália], azt mondják 

majd, akik a Temzéből vagy a Rhône-ból isznak [ti. Az angolok, a franciák, 

svájciak]: hogy a pannon hegyeken az örök lombokról zöld babér sarjad, míg csak 

a fáradozásotoktól szerzett érdem a híres-neves nemzetekhez eljut, míg csak arról 

számolnak be, hogy Terézia Pallasz palotái olyannyira megelőzik az hajdani 

Tesszália emlegetett lakását.] 

 
A fenti versek Mária Terézia-ábrázolásaira általában jellemző, hogy eszményi 

és valós alapvető identitássá fonódott össze bennük. Az uralkodó mitizált alakjának 
Pallasszal való figurális azonosítása ideológiai szempontból indokolt, minthogy Pallasz 

Mátyás király humanista propagandájának szimbóluma volt; ami a Habsburg-ház 
trójai genezise révén a Magyar Királysághoz fűződő dinasztikus érdekeket is legitimálta. 

Így az istennő „Hungaria” kulturális egységének, dicsőségének, voltaképp a tudós 
hazafi hazáért tett szolgálatának a megtestesítője. Vonásai azonban kiegészülnek az 

érzékenység követelményével, azaz a szép és a jó mellett morálisan dönteni és e 

kettőt kultiválni képes ember: itt az ilyen uralkodó eszményével; hovatovább a 
művészi szépség ideáljának érzékeny megnyilvánulásaival. A fenti szövegek föltűnő 

tematikus egységességét árnyalhatja, hogy a szerzők mindegyike saját jogán vagy 
Patachich érsek budai tartózkodása révén érintett volt az itáliai Árkádia Akadémia 

hazai szellemi kisugárzásában. 
Mária Terézia mitikus istenséggé eszményített alakjától a főrendi szereplők 

megjelenítései sem maradtak el. Ők a Mátyás-féle udvari propaganda másik ismert 

 
18 Superbum O! Buda leva caput / Adusque nubes fulgure siderum / Pictas, honore cum decenter / 

Non humili cumulat Theresa // Scientiarum Mater, et Hospita, et / Altrix. […] Arces beatae! quas 

melioribus / Torvi solutus compede Bosphori / Iugoque decussas Gelonum / Auspiciis reparat Theresa. 

(Hannulik 1780b: 226, 227) (Emeld fel, ó, Buda büszke fejedet egészen a csillagfényben ragyogó sokaságra, 

[amelyet] nem csekély tisztelettel és illőn gyűjt egybe Tereza, tudományok anyja, szállásadója, és 

táplálója. […] Boldog fellegvár! amelyet, feloldva a vad Boszporusz bilincséből, és eltávolítva a török 

igától, Tereza boldogabb uralma megújít.) Szörényi Lászlónak köszönöm, hogy e szöveghelyekre külön 

is fölhívta a figyelmemet. 



90 RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

szimbolikus-kulturális alakzatának megfelelően többnyire Herkulessé magasztosultak. 
A vörösmárvány-talapzatra emelt életnagyságú bronz Herkules, amelyet a török 

1541-ben magával hurcolt Konstantinápolyba (Dernschwam 1984: 267; Mikó 2000: 
42–46; Pócs 2013: 226), Verseghynél ugyancsak „visszatalál” Budára. 1806-os József 

nádort köszöntő versében egy bánáti faluban, Herkulesfürdőn, bronzból öntött kisalakos 
Herkules-szobrot találnak.19 A megtaláló József nádornak ajándékozza a szobrocskát, 

aki viszont a Széchényi-féle „országos bibliotékának” (bibliotheca regnicolaris) 
ajándékozza tovább. Verseghy a nádor gesztusában történeti párhuzamot ismert fel, 

s a műalkotást a Konstantinápolyban elpusztult életnagyságú Hercules-szoborral 

azonosította. 

A latin példák közül érdemes kiemelni Hannuliknak a szintén József nádort 

köszöntő 1805-ös versét. Ódájában a Szamosközből Budára visszatérő nádor lelki 

szemi elé idézi az áradó folyó okozta siralmas látványt: az ecsedi vár alatt elterülő 

lápot, mely a szomszédos földeket haszontalan mocsarakkal borítja. Hannulik ilyen 

módon a folyószabályozás időszerű gondolatát fejti ki ódájába, melybe beleszövi 

elhunyt patrónusának, Károlyi Antal grófnak az emlékét is. Károlyi gróf Szatmár 

vármegye főispánjaként az 1770-es években a Szamos folyó szabályozására és az 

ecsedi láp lecsapolására vállalkozott. A költemény Károlyinak ezt a küzdelmét Herkules 

vizekkel vívott kézitusáihoz hasonlítja (Hüdra, Akhelóosz): a gróf a vizeket korábbi 

helyükre tereli vissza, tudós mesterségével széles csatornákat vág.20 A költemény 

hőse e tekintetben az Augeiasz istállóját szakértelemmel kitakarító Herkulesre is 

emlékeztet; Károlyi az, aki a zabolátlan természeti erő megfékezésével a kulturálatlan 

tájat az anyagi és szellemi fejlettség magasabb szintjére emeli.21 

Egy másik ódájában Hannulik I. Ferenc unokaöccsét, Károly Ambrust, 

esztergomi érseki kinevezése alkalmából hasonlóképp ruházta fel Herkules erejével. 

Az 1808-as ódában az elvadult szabadosság a többfejű Hüdra képében üti fel a fejét 

elnyomva az erényt, és a köz számára a maga törvényeit írja elő. Egy ilyen ellenfél 

legyőzéséhez Herkules erejére lenne szükség, kiált föl a beszélő s hozzáteszi: Károly 

Ambrus hatalma kivételes isteni kegyelemből ilyen herkulesivé lett.22 A vers sajátos 

politikai töltetet is hordoz. Az érsek megjelenítése, miszerint megmenti az embereket 

a dühösködő Hüdrától s a bűn elnyomásától, a császár-rokon révén minden oldalról 

 
19 A kisplasztikáról egykorú metszet (Miller 1806: lásd az első előzéklap hátoldalán), és latin 

nyelvű részletes műtárgyleírás is készült (Miller 1825: 108, 14. tétel). 
20 Cum qua [sc. lutea palude] per annos viribus Herculis / Luctatus olim Karolius loco / Coegit 

antiquo migrare, et / Arte fidit patulos canales. (Hannulik 1805: 6) (Mellyel [ti. az iszapos mocsárral] 

Károlyi hajdan éveken át herkulesi erővel küzdve visszatérítette régi helyére, és mesterségével széles 

csatornákat ásott.) 
21 A közjó ugyanilyen önzetlen szolgálatára utal Kis János is A’ nyúgalomhoz (1820–1826) 

című versében éppen Herkules Augeiasznál végzett munkáján keresztül. 
22 Quis, obsecro, Hydrae tot capitum audeat / Ferocienti offerre luctam? / Herculeis nisi sit 

lacertis. // Atqui benigni Numinis unica / Favore talem crevit in Herculem / Tua (o! Diis dilecte primas / 

Pontificum Hungariae) Potestas. (Hannulik 1808:) (3v) (Ki merészelne, kérdem, egy ilyen sokfejű 

dühösködő Hüdrával harcba szállni? hacsak nincsenek herkulesi karjai. Hanem a te hatalmad a kegyes 

Isten kivételes kegyelméből ilyen herkulesivé nőtt, ó Hungaria Istenek kedvelte prímás főpapja!) 



 AZ ÉRZÉKENY EMBER KULTUSZA A LATIN KÖLTÉSZETBEN 91 

támogatást élvez, ő maga pedig gondolkodásra serkent, az Osztrák Császárság 

Napóleonnal szembeni hatalmi törekvéseinek költői legitimációja.23 A napóleoni 

háborúk katonai hősét, Károly Lajos főherceget, I. Ferenc testvéröccsét, hasonló 

szellemben a birodalom védelmezőjeként és üdvösségszerzőként ünnepelte Tertina 

Mihály 1802-es elégiájában. Károly Lajos visszautasította a birodalmi gyűlés 

határozatát, hogy róla ezeken a címeken és Napóleon elleni sikeres hadműveletei 

okán szobrot emeljenek. Tertina, aki a hadvezérre erény, éleselméjűség, származás 

és érzület dolgában tekintett Juppiter és Alkméné szülötteként,24 élt az analógiával, 

és a hadvezér eréjét és érdemeit fizikai megjelenésével együtt a képzőművészet 

minden anyaghasználatát és mesterségbeli fogását felülmólónak nevezte.25 Andásy 

József Lajos pozsonyi birtokos nemes Ambrus Károlyt vátesznek szólította. Az új 

érseket azzal üdvözölte carmenjében – a fa-toposzrendszer egyik változataként –, 

hogy a pannon ősök erénye és hűsége I. Ferenc, Károly Lajos, az új érsek és József 

nádor idejében ismét olyan, mint egy Herkules erejéből sarjadzott magyaltögy: 

rendületlenül megmarad, és folyton örökké zöldell.26 

 
Bullit avitorum torrenti flumine nostris  

Mascula adhuc venis, et cedere nescia fatis,  

Pannonidum virtus! par huic bullitque Penatum,  

Atque Tui Rex Optime! Amor, spectata fidesque!  

Quae velut Herculeo sata robore montibus ilex,  

Inconcussa manet, constansque virescit in aevum. 

      (Andásy 1808: 4r–v) 

[Buzog még ereinkben sodró áramával, s nem hátrál meg a sorstól, a pannoni 

ősatyák férfi eréje! mellyel egyenlő mértékben buzog, Dicső Király, a Védisteneitek 

iránti és az irántad való szeretet s illő hűség! Mely, minként egy Herkules erejéből 

sarjadzott magyaltögy: rendületlenül megmarad, és folyton örökké zöldell.] 

 
23 Cui parte ab omni praesidia affluunt, / Contagiosis ut populum eximat / E criminum quibusque 

late / Stragibus, et sapuisse cogat. (Hannulik 1808:) (4r) (Akinek minden oldalról a segítségére sietnek, 

hogy kimenekítse az embereket a bűn valamennyi széles körben ragályos elnyomásából, és hogy 

gondolkodásra serkentse őket.) 
24 Sunt, qui Gradivum credant: multi Iove natum, / Alcmenaque ferant: nec ratione caret. 

(Tertina 1802: 4) (Vannak, akik Marsnak vélnek, sokan Juppiter és Alkméné szülöttének mondanak,  

s nem ok nélkül.) 
25 Ast quis tam fuerit faustus Pyrrhae lapis, atque / Dextra potens? Vultus gnara animare Tuos! / 

Vel quae Marmarici Dentis nix illa? Metallum / Aut quod? contingat queis Honor iste Sacer! / Namque 

Tua exsuperat pretio Virtus, Meritumque / Artem omnem, omne Ebur, et cara Metalla suo. (Tertina 

1802: 3) (Hanem Pürrha melyik köve lenne olyan áldott, és melyik jobb kéz lenne olyan tapasztalt, 

hogy megelevenítse arcodat? Avagy milyen az afrikai fognak az a fehérsége vagy az a fém, amelyekkel 

ez a te szent szépséged elérhető? Ugyanis a te erényed és érdemed a maga értékével minden 

mesterséget, elefántcsontot és drága fémet felülmúl.) 
26 A Hüdrával küzdő Herkules vitézségének mitologémája jelenik meg Baróti Szabó Dávid  

A magyar húszárokhoz (1789) című költeményében, ahol a félisten a magyar huszárral azonos, és 

Berzsenyi Dániel Szilágyi 1458 című (1824 körül keletkezett) költeményében is, amely a polgárháború 

bűnével szembeszálló hőst jeleníti meg. 



92 RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

Az 1819-ben esztergomi érsekké kinevezett Rudnay Sándort ugyanígy 

herkulesi tulajdonságokkal vértezte fel egy ismeretlen szerző. A szintén politikai-

hatalmi viszonyokat szemléltető óda nyíltan kimondja, hogy I. Ferencnek – miként 

Atlasznak Herkulesre – azért van szüksége az érsek kinevezésére, hogy az égbolt, 

vagyis a korona terhét vállára véve mérsékelje a császári hatalom terheit.27 A Károly 

Ambrus korai halála miatt újabb tíz évre megüresedett főpapi szék ugyanis az 

államkincsárnak okozott forráskiesést (Vaderna 2017: 93–121). E névtelen óda és 

Hannulik utóbbi ódája egyben jó példa a katolikus főpapság ízlésideáljának, 

érzékeny attitűdjének beállítására. Károly Ambrus ábrázolásához hasonlóan Rudnay 

érseké is az értelem pozitív, az anyagi jólét helyett főként az ember lelki és szellemi 

felemelkedését vizionálja: a jó pásztor a nyáj védelme mellett az írástudatlanok 

házaiban is meghonosítja a tudományokat a vallási fanatizmussal szemben.28 

Széchényi Ferencet a szerémi Agyich István két költeménnyel is köszöntötte. 

Az egyikben Pécs visszafoglalásának századik évfordulóját ünnepelve a gróf pécsi 

királyi biztosi kinevezését méltatta 1786-ban. A beszélő szerint Mars istenség nagy 

haragra lobban amiatt, mert a magyarok megsértették: nem áldoznak neki többé, amióta 

kincsekkel gazdagon (dives opum, vö.: Verg. Aen. 1, 12–32: Juno haragja) 

letelepedtek hazájukban és szelídebb mesterséget követve kard helyett íróvesszőt 

tartanak a kezükben. Ezért rájuk uszítja a törököt. A Juno haragjára, vagyis az 

Aeneis alaphelyzetére rájátszó szövegben Jupiter megelégelve a Mars okozta 

méltánytalanságot, elküldi Pallaszt, aki mind a két mesterségnek: a háborúnak és a 

tudományoknak is szakértője. Így felszabadul Pécs és az addigra megszelídült, rizs-

poros parókát viselő, íróvesszőt tartó Marsot is kiengedik a zárkából. Végül Jupiter 

az istenek minden feladatát Széchényire bízza. A grófnak ettől fogva egyedül, 

herkulesi lelkülettel kell viselnie Pécs-Baranya kormányzásának terhét, mígnem 

Jupiter őt is az istenek közé sorolja.29 Agyich hasonlóképp ábrázolja Balassa Ferencet: 

 
27 ’Hic Praesul’ inquit ‘Strigoniensium / Sit, et coronae pondera sublevet; / Ut Hercules Atlantis 

olim / Suppositis minuit lacertis’. (Ismeretlen 1820: 5) („Legyen ő” így szól „esztergomi érsek, / S a korona 

terhein könnyítsen; / miként Herkules Atlaszéit egykor / karjait kiváltva csökkentette.”) A hatalom 

terhes voltának bemutatására Napóleon és a napóleoni háborúk kontextusában Csokonai Vitéz Mihály 

Vis et nequitia… (Mihelyt a’ hatalmat…) (1794) című diákkölteménye és Pálóczi Horváth Ádám 

Ötödfél-száz énekek (1813) című énekgyűjteményéből Napóleon elleni dalai (Lemondás a hivatalrúl, 

Visszamarás, Bosszús biográfia, Hipokondria) említhetők összehasonlításképp. A témát „a tudatlan 

erőszakhoz folyamodik” intelmű parodisztikus változattal bővíti Kazinczy Ferenc Vitkovicshoz című 

(1811), Hőgyész Máté ellen szóló csípős episztolája. 
28 Quam credito custos ovili / Strenuus advigilet, lupique // Caulis dolosos arceat impetus! / 

Musas amuso constituat lare: / Sed ingeni petulcioris / Relligione cavens abortus. (Ismeretlen 1820: 4) 

([Hogy], mint serény őrszem, mennyire őrködik a rábízott nyáj mellett, s hárítja el a farkas cseles 

betöréseit a karámtól! Az írástudatlan házakban mint honosítja meg a Múzsákat: de a féktelenebb elme 

vakhittől elvetélt szüleményeivel szemben óv.) 
29 Numina quod terris quondam gessere seorsim, / Herculeo firmus pectore solus ages. / Solvo 

Deos curis; nam nos sudavimus olim, / Excipe nunc humeris pondera nostra tuis. (Agyich 1786b: 

(**)3v) (Amit azelőtt az istenségek külön-külön viseltek, Herkules lelkületével megerősödve egymagad 

végzed majd. Feloldom az isteneket a gondok alól, hajdanán ugyanis mi fáradoztunk: vedd most 

vállaidra terheinket.) 



 AZ ÉRZÉKENY EMBER KULTUSZA A LATIN KÖLTÉSZETBEN 93 

a grófot horvát–dalmát és szlavón báni kinevezésekor halandó által megközelíthetetlen 

dicsőségbe helyezi. Második Atlasznak nevezi, aki a vállaira veszi mindazt, ami 

nehéz és megpróbáltatásokkal teljes. Jupiter az ő megistenesülését is elodázza mondván, 

nagyobb hasznára lehet a hazának, ha mégis halandó maradhat.30 A grófot Pallasz 

neveltjeként is bemutatja Agyich, utalva a bécsi Theresianumban 14 esztendősen a 

Szent Koronáról és a koronázási palástról írott latin értekezésére s arra a heves 

igyekezetre, amellyel a kiváló növendék későbbi hivatali pályáján is a műveletlenség 

megszüntetésén fáradozik.31 Ténylegesen arról van itt szó a hazájukhoz hű, de a 

nemesakadémia összbirodalmi identitása szerint egy közösséget alkotó osztrák, magyar 

és cseh nemesifjak ideálján keresztül, hogy az államigazgatásban betöltendő feladatokra 

rendszeres tudományos képzés útján készítik föl a növendékeket (Khavanonva 

2006: 1504). Miként azt a vera nobilitas korábbi hagyománya célul tűzte ki. 

Másik, a pécsi Jogakadémia megnyitását ünneplő kiseposzában a budai 
egyetemalapításra írt szövegek ciklikus időszemlélete köszön vissza Agyichnál.  

Az istennők Pallasz Mátyás király idejére visszamenő budai egyeteméhez hasonló 
lakhelyet szeretnének maguknak. A nem annyira a török hódoltság, mint inkább a 

jezsuita rend feloszlatása miatt hontalanná váló Múzsákat – Sebastianovich szüzséje 
nyomán (Sebastianovich 1780b) – Hermész vigasztaló-édesgető szavai által sikerül 

újra letelepíteni Pécsett.32 
 

Quis satis edicat, vel quae fortuna recenti,  

Loiolidum excidio trepidas vexarit? Et inde  

Quae mox pertulerint tristes incommoda Musae? 

(Agyich 1786a: (*) 3v) 

 
30 Creverat immensum Francisci pulchra Balassae / Gloria, mortali vix adeunda pede. […] 

Quod grave, quod multo plenum discrimine, totum / Ipse suis humeris sustulit alter Atlas. […] Utilior 

terris pariter reputatus avitis, / Quo mage mortali sorte tenendus erat. (Agyich 1785: a2r, a2v, a3r.) 

(Balassa Ferenc fényes dicsősége mérhetetlen nagyságú, halandó által alig megközelíthető lett. […]  

Ő másik Atlaszként saját villaira vette mindazt, ami nehéz, ami sok próbatétellel teljes. […] A hazának 

ugyancsak nagyobb hasznára válik, ha inkább halandó maradhat.) 
31 Et mulcere rudes animos, et vulgus in unum / Cogere, prae multis promptior unus erat. […] 

Nam cui sudatur studio fervente, Balassa / Temporibus primis magnus (m) alumnus erat. (m) Summus 

Palladis alumnus, adhuc in juventute edidit opus de Corona, et Pallio Sancti Stephani Regis. (Agyich 

1785: a2v, a4v) (Sokaknál egymaga készségesebb volt arra, hogy a tudatlanokat megszelídítse és a 

népet egybegyűjtse. […] Akinek a kedvéért ugyanis heves igyekezettel fáradozik, annak fiatalabb 

korában kiváló (m) növendéke volt Balassa. (m) Pallasz legjobb növendékeként még ifjúságában kiadta 

munkáját a Koronáról és Szent István király palástjáról.) 
32 Nam, quod constaret, nullo vos Numine laeso, / Demeritis nullis, tantos perferre labores, / 

Conditio Divum quibus haud obnoxia fertur, / Tempore iam longo tristis fortuna coegit. / […] Est locus 

extremis inter duo flumina terris, / Peuche vocant veteres, veteri stat gloria terrae: / […] Huc iterum 

migrare iubent bona Numina vestros / Huc laetas rursus cupiunt inferre penates. (Agyich 1786a: (*) 

3v, (*) 4v) (Mert, ami biztos, ti nem egy Istenség megsértése miatt, sem érdemek híján szenvedtek el 

annyi szorongattatást, melyért, úgy tűnik, nem az Istenek tevékenysége felelős, [titeket] már hosszú 

ideje a balsors hajszol. […] Két folyó között van egy hely a föld határánál, Pécsnek hívják a régiek, 

[ahol] az ősi föld dicsősége áll fenn. […] Úgy rendelkeznek a jóindulatú Istenek, hogy ismét ide 

költözzetek, azt kívánják, hogy újból ide hozzátok örömteli otthonaitokat.) 



94 RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

[Ki mondja ki teljesen, hogy még a legutóbb is a jezsuiták kipusztításával 

miféle sors rázott meg [minket] szorongókat? Ezután még miféle hátrányt fognak 

majd elszenvedni a bánkódó Múzsák?] 

 

Így Agyich a királyi akadémia megnyitása örvén a középkori pécsi studium 

generale emlékezetét eleveníti fel. Ugyancsak az Aeneisre utal, amikor Hermész nem 

egy isten megsértését látja az istennők bolyongásában, miként a trójaiakkal történt, 

hanem a balsorsot. Egy jegyzetéből az is kiderül, hogy a Múzsák az akadémia 

megnyitására érkező leendő professzorok megszemélyesítései, akiket Széchényi 

Ferenc mint hérosz (vagyis Herkules; Agyich visszautal előbbi versére) lát vendégül 

lakomával. Ez a mitologéma a kard és a penna összepárosításának legalább Balassi 

Bálint, továbbá Zrínyi Miklós költészetéig visszanyúló toposzával együtt a tudós 

hazafi új rangját jelzi, akinek mestersége egy sorba iktatandó a haza javát szolgáló 

katonáskodással. Ugyanakkor a pennával nem erőszakos háborúkat vívó Mars és a 

hérosz Széchényi és Balassa gesztusa egy másfajta lelkesültség: az érzékenység 

kultuszának megnyilvánulása, melyben a szörnyűséges jellem egyedüli ellenszereként 

jelenik meg a műveltség. Rendre e magatartás védnökeként tűnik fel Pallasz alakja 

Agyichnál. Ugyanez a mitologéma jellemzi a Károlyi gróf, Ambrus Károly, Károly 

Lajos és Rudnay megtestesítette Herkuleseket is, akik a zabolátlan természeti erők vagy 

szélsőséges ideológiák láttán ízlést gátló tényezőkkel veszik fel a harcot a köz javára.  

De van ellenpélda is, amely máshol leli fel az ízlésben rejlő megkülönböztetés 

valódi forrását. Zimányi Lajos piarista tartományfőnök felülírja a fenti költemények 

morális attitűdöt sugárzó ízléseszményét a Csapodi Lajos jezsuita teológiaprofesszort 

ifjú Herkulesként ábrázoló 1801-es gyászversében. Ebben a 16–17 esztendő körüli 

jezsuita növendék Herkules szakralizált válaszútja előtt áll. A travesztált mitikus 

történet lényege, hogy jog és teológia igazságkritériumait összemérve Csapodi józan 

ítélőképessége birtokában nem a régi, költött és profán, hanem az új és igaz filozófia 

mellett dönt.33 

 
Hic iam non vetus ille Poetarum cerebello  

Ortus, sed novus Alcides verusque, premendum  

Asperitatis iter prae plani tramitis usu,  

Et Moderatorum sacra castra sequenda putavit;  

Tutus ab insidiis secli, securus Olympi,  

Iuge laborando ut sub paupere veste lateret. 

(Csapodi 1801: 5r–v) 

[Ő, a már nem a költők elméjéből született régi, hanem az új és igaz Alkidész 

úgy gondolta, hogy a tágas út használata helyett a járatlan utat kell taposni, és 

 
33 A válaszút Zimányinál bírálat tárgyát képező mitikus és profán kontextusú változatára jó 

példa Kis János Herkules’ választása című Robert Lowth-fordítása, amelyet Széchényi Ferenc tíz 

esztendős fiának, Lajosnak ajánlott (1791). 



 AZ ÉRZÉKENY EMBER KULTUSZA A LATIN KÖLTÉSZETBEN 95 

tanárainak szent tábora a követendő. Biztonságban a kor csapdáitól, őrizkedve az 

Olümposztól, hogy folytonos munkálkodásban szegényes ruha alá rejtőzzék.] 

 

Az érzékeny ember fentiekben tárgyalt mitizált karaktere a neohumanizmus 

ideáltípusa volt. A fogalomban Xenophón nyomán a kalokagathía eszménye éledt 

újjá, amelyet elsőként Christoph Martin Wieland gondolt újra. Ettől kezdve a 

kalokagathía nem csupán annyit jelentett, hogy ami szép és jó, az gyakorlat által 

tanítható is. Hanem azt, hogy az ízléses ember tudja, mi helyes és mi helytelen 

mindenben, ami szép, továbbá ura önmagának, és politikailag is tudatosan viszonyul 

polgártársaihoz (sensus communis) (Dehrmann 2006: 299–301; Debreczeni 2009: 

151–159). Szerdahely György Alajos Aesthetica című 1778-as egyetemi tankönyvében 

Herderhez hasonlóan úgy fogalmaz, hogy „[a]ki mindenfajta ízlésnek híján van, 

nem az emberi természethez áll közel, mint inkább rémekhez és szörnyetegek 

tulajdonságaihoz” (I.I.I.II.).34 Ennek típuspéldája Mars ízlés általi megszelídítése, 

valamint a Herkuleshez köthető mitologémák révén beállított képzett nemes és 

nemesifjú ideálja Hannuliktól Agyichon át Zimányiig. E harmónia kibontakoztatását 

célzó esztétikai nevelést a neohumanista képzéseszmény önképzéssel és a társadalom 

erkölcseinek nevelésével képzelte el (Williamson 2004: 40). Ez az eszmény olyannyira 

elterjedt, hogy II. József 1784-ben a harmadéves bölcsészeti hallgatók számára 

birodalomszerte kötelező tantárggyá tette az esztétikát az ízlés általános fejlesztése 

érdekében. Ekkor a Wieland-tanítvány Friedrich August Clemens Werthest nevezte 

ki az esztétika tanszék élére, aki székfoglaló beszédében a lelkesültség fogalmát  

definiálta úgy, hogy „az enthuziazmus a szép, az igaz és a jó iránt érzett élénk 

érzékenység.” (Balogh–Fórizs 2020: 288) Ez az elképzelés az ízlés mint helyes intuitív 

ítélőerő eszményét foglalta magába, miként a kalokagathíánál az imént, valamint 

Mária Terézia eszményített alakjánál láttuk Pallasznak a tudományokat tápláló, nevelő 

és domesztikáló funkciói szerint. Az értelem ízlés általi, valamint elvont fogalmak 

elsajátítása útján történő fejlesztésére azért volt szükség, hogy az egyetemek jól 

képzett állampolgárokat biztosítsanak az állami bürokrácia számára (Williamson 

2004: 37). Pontosan úgy, ahogy Patachich ábrázolta versében a budai egyetem 

hallgatóságát; továbbá ide sorolhatjuk a bécsi Theresianum nemesi  felsőoktatási 

intézmény növendékeinek képzését. E téren még látványosabb a képzőművészeti 

esztéticizmus, amellyel a szerzők nagyrészt (Molnár, Mariosa, Pupikoffer, Tertina) 

Mária Terézia és a dinasztia más tagjainak érzékeny szépségét igyekeztek előtérbe 

állítani, ami sokban emlékeztet Kazinczy képzőművészeti szemléletű görögös 

klasszicizmusára (Bán 1960: 44–48).  

Mindezek fényében úgy látszik, hogy Herkules és Pallasz alakját a latin rendi 

költészet művelői a századforduló környékén egy olyan érzékeny ízléskultusz 

jegyében alkalmazták, mely a rendi szereplőket és az intellektuális potenciált a közjó 

 
34 Balogh Piroska fordítása (Szerdahely 2012: 27). 



96 RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

érdekében kívánta mozgósítani (Vaderna 2017: 345–356). E tekintetben a versek 

mitologizmusa a német újmitológia szimbolizmusával rokonítható. E szimbolikus 

ábrázolásmód sajátja, hogy az idea és annak képe között nem áll fönn lényegi 

különbség. Így például az ókori Görögországban Zeusz nem egyszerűen a menydörgést 

jelentette, hanem ő maga volt ez a természeti erő. Szemben a sokáig egyeduralkodó 

allegóriával, ahol az általános helyett mindig csupán az egyes szolgált az ábrázolás 

tárgyául. A hangsúlyváltás annak köszönthető, hogy például Heyne, Winckelmann és 

Wieland ösztönző hatására a klasszika-filológia az ókori nyelvek mellett több gondot 

kezdett fordítani a tárgyi kultúra tanulmányozására (Williamson 2004: 60–61). A fenti 

szövegekben Pallasz sem egyszerűen a műveltséggel, hanem egy nemzetnek a 

kultúrateremtő és -örökítő erejénél fogva tovább háramló dicsőségével azonos. Herkules 

sem egyszerűen nyers fizikai vagy szellemi erőt jelent, hanem az ízléses ember 

integritását képviselő erkölcsi magatartásformát. A gondolatkör, különösen a hatalmi 

viszonyok ábrázolásra tekintettel (Napóleon vs. Osztrák Császárság), összefügg a 

költészet erejének orfikus és az erő költészetének herkulesi, diagonális ellentétpárba 

rendezhető mitémáival is (Bene 2016: 168; Lévi-Strauss 1963: 210–216). Úgy tűnik, 

e mitologizáló poétika sajátos tartalmi-asszociatív jelentésmódosításai révén, széttartó 

tendenciáival együtt is, egyszerre segítette elő a litterae topikus-intertextuális 

hagyományainak tovább élését és felbomlását. Ebben a literatúráig vivő folyamatban 

jó közelítéssel a neo-litterae fogalma alá vonható századfordulós latin költészetnek 

kezdeményező, mi több, előkészítő szerepe volt. Mi sem mutatja ezt világosabban, 

mint az, hogy Pápay Sámuel, noha korának anyanyelvű literatúrájáról írt, szerves 

előzményként tekintett az egyetemalapítás évtizedének latin költészetére (Szilágyi 

2020: 258). 

I R O D A L O M  

Agyich, Stephanus 1785. Carmen amplissimis honoribus […] Francisci de Paula e comitibus Balassa, 

[…] dum in proregem regnorum Croatiae, Dalmatiae, et Sclavoniae auspicato sublimaretur,  

a Stephano Agyich […] oblatum. Josephus Carolus Kotsche, Zagrabia. 

Agyich, Stephanus 1786a. Carmen ad regiam academiam Quinque-Ecclesiensem, amplissimis honoribus 

[...] Iosephi Teleki de Szék, [...]. Josephus Godofredus Lettner, Pestinum. 

Agyich, Stephanus 1786b. Saecvlvm liberatae a tyrannide Tvrcica civitatis Qvinqve-Ecclesiensis 

amplissimi honoribvs excellentissimi […] comitis Francisci Szécsényi de Sáárváry Fölső Vidék, 

[…]. Joannes Josephus Engel, Quinque-Ecclesiae. 

Andásy, Josephus Ludovicus 1808. Carmen serenissimo, ac reverendissimo […] domino Carolo 

Ambrosio, metropolitanae ecclesiae Strigoniensis archi-episcopo, […] sacrum. Georgius 

Aloysius Belnay, Posonium.  

Balogh Piroska 2015. Teória és medialitás: A latinitás a magyarországi tudásáramlásban 1800 körül. 

Argumentum Kiadó, Budapest. 

Balogh, Piroska – Fórizs, Gergely 2020. Friedrich August Clemens Werthes’ Appointment and Activity as 

Professor of Aesthetics at the Royal Hungarian University (1784–1791) = Balogh, Piroska – 

Fórizs, Gergely (szerk.): Angewandte antropologische Ästhetik. Konzepte und Praktiken 



 AZ ÉRZÉKENY EMBER KULTUSZA A LATIN KÖLTÉSZETBEN 97 

1700–1900 / Applied Anthropological Aesthetics. Concepts and Practices 1700–1900. Wehrhahn 

Verlag, Hannover. 261–311. 

Bán Imre 1960. Kazinczy Ferenc klasszicizmusának kérdéséhez. Irodalomtörténeti Közlemények 64/1: 

40–50. 

Bene Sándor 2016. Orpheus és Hercules (Francis Bacon, Zrínyi Miklós és a magyar felvilágosodás) = 

Balázs Mihály, Bartók István (szerk.): A felvilágosodás előzményei Erdélyben és Magyarországon 

(1650–1750). SzTE Magyar Irodalmi Tanszék, Szeged. 157–172. 

Csapodi, Ludovicus [1801]. Epicedion ad iteratas illustrissimi, ac reverendissimi Ludovici Csapodi 

[…] esequias […]. K.n., h.n. 

Csörsz Rumen István 2024. A közköltészet új irodalmisága 1.0. A XVIII. századi Osztály műhelynapján 

elhangzott előadás. HUN-REN BTK ITI, Budapest. 

Debreczeni Attila 2009. Tudós hazafiak és érzékeny emberek: Integráció és elkülönülés a XVIII. század 

végének magyar irodalmában. Universitas Kiadó, Budapest. 

Dehrmann, Mark-Georg 2006. Das „Orakel der Deisten”: Shaftesbury und die deutsche Aufklärung. 

Wallstein Verlag, Berlin. 

Dernschwam, Hans 1984. Erdély, Besztercebánya, Törökországi útinapló.TARDY Lajos (ford.). Európa 

Könyvkiadó, Budapest. 

Földesi Ferenc 2004. A „Kovásznai–Teleki-corvina”. Magyar Könyvszemle 120/3: 290–295.  

Galinsky, Karl 1972. The Herakles Theme: The Adaptations of the Hero in Literature from Homer to 

the Twentieth Century. Blackwell. Oxford. 

Hannulik, Joannes Chrysostomus 1780a. Ad doctores Reg. Universitatis Omnium Scientiarum Budensis 

1780. Ode XXXV. = HANNULIK, Joannes Chrysostomus. Lyricorum libri II. Eitzenberger, 

Magno-Karolinum. 

Hannulik, Joannes Chrysostomus 1780b. Ad Regiae Budensis Universitatis omnium scientiarum 

celebritatem, […]. Ode XXXVI. = HANNULIK, Joannes Chrysostomus. Lyricorum libri II. 

Eitzenberger, Magno-Karolinum. 

Hannulik, Joannes Chrysostomus 1805. Serenissimo archi-dvci Avstriae et regni Hvng. palatino 

Iosepho perlvstratis plvribvs Trans-Tibiscvm provinciis nominatim Szathmariensi Bvdam […]. 

Matthias Trattner, Pesthinum. 

Hannulik, Joannes Chrysostomus 1808. Serenissimo ac reverendissimo […] Carolo Ambrosio archi-

episcopo Strigoniensi, […] ab Ioanne Chrysostomo Hannvlik […] ad diem 17. Augusti anni 

1808. Matthias Trattner, Pesthinum. 

Havas, László – Tegyey, Imre (szerk.) 2006. Hercules Latinus: Acta colloquiorum minorum anno 

MMIV Aquis Sextiis, sequenti autem anno Debrecini causa praeparandi grandis eius XIII 

conventus habitorum, quem Societatas Internationalis Studiis Neolatinis Provehendis diebus 

6–13 m. Aug. a. MMVI in Hungariae finibus instituet. Societas Neolatina Hungarica Sectio 

Debreceniensis, Debrecen. 

Ismeretlen szerző 1820. Plausus celsissimo, ac reverendissimo principi […] Alexandro Rudnay […] 

archi-episcopo Strigoniensi […] dum die XVII Kalendas Junii M. D. CCC. XX Strigonii solenni 

ritu inauguraretur dicatus ab Archi-Gymnasio Posoniensi Ordinis S. Benedicti. Typis heredum 

Belnayanorum, Posonium.  

Kazinczy Ferenc 1817. Előbeszéd. = Rumy Károly György (szerk.): Monumenta Hungarica, az az 

Magyar emlékezetes írások. Trattner János Tamás, Pesten. V–VIII. 

Khavanova Olga 2006. Hazafiság a lojalitás jegyében: A Theresianum magyar növendékei és a bécsi 

udvar. Századok 140/6: 1503–1518. 

Klaniczay Tibor 1985. Az akadémiai mozgalom és Magyarország a reneszánsz korában. = KLANICZAY 

Tibor. Pallas magyar ivadékai. Szépirodalmi Könyvkiadó, Budapest. 9–31. 

Lévi-Strauss, Claude 1963. The Structural Sturdy of Myth. = Claude Lévi-Strauss. Structural Anthropology. 

Basic Books, New York. 

Makó, Paulus 1780. Theresiae augustae a consiliis Elegiacon auctum et emendatum. Typis Regiae 

Universitatis, Buda. 



98 RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

[Mariosa, Jacobus] 1780a. De laudibus Mariae Theresiae … ad ... Ioan. Bapt. Molnár ... in R. Univers. 

Budens. directorem ... Iacobi Mariosa ... archi-episcopi Colocens. a biblioth. epistola. = 

Monumentum inaugurationis Regiae Universitatis Budensis peractae e decreto Mariae 

Theresiae … anno M. DCC. LXXX, die XXV. Iunii. Typis Regiae Universitatis, Buda. 3–8. 

[Mariosa, Jacobus] 1780b. De laudibus Mariae Theresiae … quod Budae scientiarum academiam 

instituerit, et redeunte faustissimo suae coronationis die VII. Kal. Iul. regio diplomate stabiliverit 

elegia Iacobi Mariosa Adamo ... Patachich Colocensium archiepiscopo ... a bibliotheca. Typis 

Regiae Universitatis, Buda. 

Mikó Árpád 2000. Imago historiae. = Mikó Árpád – Sinkó Katalin (szerk.): Történelem–Kép: 

Szemelvények múlt és művészet kapcsolatáról Magyarországon. Magyar Nemzeti Galéria, 

Budapest. 37–47.  

Miller, Jacobus Ferdinandus 1806. Hercules Mehadiensis animadversionibus criticis illustratus […]. 

Josephus Eggenberger, Pestinum.  

Miller, Jacobus Ferdinandus 1825. Cimeliotheca Musei Nationalis Hungarici, sive Catalogus historico-

criticus antiquitatum, raritatum, et pretiosorum [sic!] cum bibliotheca antiquaria, et numaria 

eiusdem instituti. Typis regiae litterarum Universitatis Hungaricae, Buda. 

[Molnár, Joannes] 1780.Musarum Budensium cum Musis Pestanis suum apud praesidem occupatis, de 

panegyrico Mariae Theresiae … inaugurationi R. Univers. Budensis congruente consultatio. = 

Monumentum inaugurationis Regiae Universitatis Budensis peractae e decreto Mariae 

Theresiae … anno M. DCC. LXXX, die XXV. Iunii. Typis Regiae Universitatis, Buda. 3–13. 

Monok István 2022. A Bibliotheca Corvina: Egy könyvtár sorsa, küldetése és végzete. L’Harmattan–

Tokaj-Hegyalja Egyetem, Budapest–Sárospatak. 

Nyilas Márta 1961. Pest-Buda a 18. század költészetében. Fővárosi Szabó Ervin Könyvtár, Budapest. 

[Patachich, Adamus] 1780.Carmen quo Mariae Theresiae augustae Romanorum imperatricis Hungariae 

reginae apostolicae secunda vicennalia cecinit Syrasius Acrotophorius. Typis Regiae Universitatis, 

Buda. 

Pócs, Dániel 2013.Il Mito di Ercole: Arte Fiorentina al servizio della rappresentatione del potere di 

Mattia Corvino. = Péter Farbaky, Dániel Pócs, Scudieri Magnolia, Brunori Lia, Spekner Enikő, 

Végh András (SZERK.): Mattia Corvino e Firenze: Arte e umanesimo alla corte del re di Ungheria. 

Giunti, Firenze. 222–229. 

Pupikofer, Augustinus 1780a. Odae, quas honoribus augustae Mariae Theresiae adornavit: Ode I. = 

Monumentum inaugurationis Regiae Universitatis Budensis peractae e decreto Mariae Theresiae … 

anno M. DCC. LXXX, die XXV. Iunii. Typis Regiae Universitatis, Buda. 1–9. 

Pupikofer, Augustinus 1780b. Odae, quas honoribus augustae Mariae Theresiae adornavit: Ode II. = 

Monumentum inaugurationis Regiae Universitatis Budensis peractae e decreto Mariae 

Theresiae … anno M. DCC. LXXX, die XXV. Iunii. Typis Regiae Universitatis, Buda. 1–10. 

Rédey János 2018. …dum Pallada Budam… studiosa reducis. A budai Magyar Királyi Tudományegyetem 

1780. június 25-ei felavatásának kortárs visszhangja a magyarországi kései humanista  

költészetben. = Erdődi Alexandra Anita, Finta Mária Anna, MOLNÁR Annamária, Virág Csilla, 

Vrabély Márk (szerk.): KOR/TÁRS: Kapcsolat, háló(zat) és közösség az 1800 előtti Európában. 

Reciti Kiadó, Budapest. 171–187.  

Rédey-Keresztény János 2021. A közösségi identitás formálódása latinul, alkalmi versekben a 18–19. 

század fordulóján: Irodalomtörténeti adalékok a nemesi nemzet és a kulturális nacionalizmus 

közötti átmeneti időszakhoz. = Kovács Janka, Móré Tünde, Rédey-Keresztény János, Rédey-

Keresztény Júlia, Virág Csilla, Vrabély Márk (szerk.): Közvetítők és közvetítés: Kulturális 

transzfer a hosszú reformáció kontextusában. Reciti Kiadó, Budapest. 55–91. 

Roche, Daniel 1978. Le Siècle des Lumières en province (académies at adadémiciens provinciaux, 

1680–1789), 2 vol. EHESS, et la Haye, Mouton, Paris. 

Sebastianovich, Franciscus 1780a. Carmen ad regiae Universitatis Budensis inaugurationem oblatum. 

Josepheus Carolus Kotsche, Zagrabia. 



 AZ ÉRZÉKENY EMBER KULTUSZA A LATIN KÖLTÉSZETBEN 99 

Sebastianovich, Franciscus 1780b. Carmen ad regiae Universitatis Budensis inaugurationem oblatum. 

Recusum. Joannes Josephus Engel, Quinque-Ecclesiae. 

S. Staum, Martin 1996. Minerva’s Message: Stabilizing the French Revolution. McGill-Queen’s University 

Press, Montreal & Kingston, London, Buffalo. 

Szerdahely György Alajos 2012. Aesthetica (1778). BALOGH Piroska (szerk., ford.). Debreceni Egyetemi 

Kiadó, Debrecen. 

Szilágyi Márton 2020. Az eredet dilemmái: Az 1772-es korszakhatár kérdéséhez. Irodalomtörténet 

101/3: 255–270. 

Szörényi László 2018. Attila, a jámbor honfoglaló. = Szörényi László. Hunok és jezsuiták: Fejezetek a 

magyarországi latin honfoglalási epika történetéből. Nap Kiadó, Budapest. 164–180. 

Szörényi László 2019. Johannes Valentini „Lucubrata opuscula poetico-historica in unum collecta” 

[Az éjjeli mécs világánál alkotott költői-történeti művecskéim egybegyűjtése] (1808) című 

kötetének őstörténeti vonatkozásai. Antikvitás & Reneszánsz 4/1: 151–168. 

Tertina, Michael [1802]. Xenium poeticum quod serenissimo augustissimo Germano, Carolo, … 

Austriae archiduci … sacrum esse voluit […]. Michael Szigethy, Debrecinum. 

Tóth Wolffgangus 1780. Ode ad patriam, ut Minervam postliminio reducem Budam recipiat. = 

Monumentum inaugurationis Regiae Universitatis Budensis peractae e decreto Mariae 

Theresiae … anno M. DCC. LXXX, die XXV. Iunii. Typis Regiae Universitatis, Buda. 1–2. 

Vaderna Gábor 2017. A költészet születése: A magyarországi költészet társadalomtörténete a 19. század 

első évtizedében. Universitas Kiadó, Budapest. 

Végh András 2009. Reneszánsz szobortalapzatok a budai királyi palotából. = Buzás Gergely, Orosz 

Krisztina, Vasáros Zsolt (szerk.): Reneszánsz Látványtár: Virtuális utazás a múltba. Magyar 

Nemzeti Múzeum, Budapest. 99–103. 

Wallaszky, Paulus 1808.Conspectus reipublicae litterariae in Hungaria ab initiis regni ad nostra usque 

tempora: editio altera auctior et emendatior. Typis Regiae Universitatis Hungaricae, Buda. 

Williamson, George S. 2004. The Longing for Myth in Germany. Religion and Aesthetic Culture from 

Romanticism to Nietzsche. University of Chicago Press, London.  

Zsupán Edina – Földesi Ferenc 2006. A „Kovásznai–Teleki-corvina” (2), Magyar Könyvszemle 122/4: 

496–498. 

CULTIVAREA OMULUI SIMȚITOR ÎN POEZIA LATINĂ 

Popularizarea temelor mitice la cumpăna dintre secolele 18–19 

(Rezumat) 

Pe de o parte, titlul meu se referă, în linii mari, la faptul că subiectele mitologice din Litterae, 

cum ar fi Pallas, care promovează educația, sau Hercule, care reprezintă puterea rațiunii, au fost adesea 

folosite de poeți pentru a exprima noi sensuri. Pe de altă parte, aceste mitologii, în special, au fost folosite 

la începutul secolului al 19-lea nu numai pentru a promova ideea de ingeniozitate și perspicacitate 

(argutia), ci și pentru a promova noul ideal uman, care trebuia atins prin cultivarea simțurilor inferioare: 

imaginația și gustul. În acest sens, este semnificativ faptul că în versiunea parabolică a poeziei feudale, 

bazată pe paralele ideologice și istorice, amintirea curții umaniste a lui Matei Corvin a ocupat un loc de 

seamă. Maria Tereza, care a găzduit Universitatea iezuiților din Nagyszombat în palatul regal renovat 

din Buda, a fost celebrată de intelectualitatea maghiară ca fiind cea care a reînnoit gloria pierdută a 

regelui Matei. În poezii, identificarea figurativă a figurii mitice a monarhului cu Pallas sau reprezentarea 

magnaților cu Hercule poate fi justificată din motive ideologice. Atât Pallas, cât și Hercule erau 

simboluri politice ale curții umaniste ale regelui Matei. Având în vedere toate acestea, se pare că figurile 

lui Hercule și Pallas au fost folosite de poeții latini de la începutul secolului într-un cult al gustului care 

urmărea să mobilizeze statele și potențialul intelectual pentru binele comun. În aceste texte, Pallas nu 



100 RÉDEY-KERESZTÉNY JÁNOS 

este identificat pur și simplu cu cultura, ci cu gloria continuă a unei națiuni în virtutea puterii sale de a 

crea și perpetua cultura. Nici Hercule nu este pur și simplu o forță fizică sau intelectuală brută, ci o 

conduită morală care reprezintă integritatea unui om de bun-gust. 

 

Cuvinte-cheie: poezie neolatină, secolul al 18-lea, sensibilitate, Regele Matei, Maria Tereza. 

NURTURING THE SENTIENT MAN IN LATIN POETRY 

The Popularisation of Mythical Themes at the Turn of the 18th and 19th Centuries 

(Abstract) 

On the one hand, the title chosen refers broadly to the fact that mythological subjects of the 

litterae, such as Pallas, who promotes education, or Hercules, who represents the power of reason, 

which both will be discussed, were often used by poets to convey new meanings. On the other hand, 

these mythological figures were used at the turn of the nineteenth century, not merely to promote the 

idea of ingenuity and insight (argutia), but to promote the new human ideal, which was to be achieved 

through the cultivation of the lower senses: imagination and taste. In this respect, it is significant that 

in the parable-like version of feudal poetry, based on ideological and historical parallels, the memory 

of the humanist court of Matthias Korvin was given a prominent place. Maria Theresa, who hosted the 

Jesuit University of Nagyszombat in the renovated royal palace of Buda, was celebrated by the 

Hungarus intelligentsia as the renewer of the lost glory of Matthias. In the poems, the figurative 

identification of the mythical figure of the monarch with Pallas or the depictions of the Estates with 

Hercules can be justified on ideological grounds. Both Pallas and Hercules were political symbols of 

King Matthias’ humanist court. In the light of all this, it appears that the figures of Hercules and Pallas 

were used by the Latin poets at the turn of the century in a cult of taste that sought to mobilise the 

Estates and the intellectual for the common good. In these texts, Pallas is not simply identified with 

culture, but with the continuing glory of a nation by virtue of its power to create and perpetuate culture. 

Nor is Hercules simply a brute physical or intellectual force, but a moral conduct representing the 

integrity of a man of taste. 

 

Keywords: neolatin poetry, 18th century, sensibility, King Matthias, Maria Theresa. 

HUN-REN BTK Irodalomtudományi Intézet,  

XVIII. századi Osztály 

1118 Budapest, Ménesi út 11–13. 

redeyj@gmail.com 

 



 

 

N Y E L V -  É S  I R O D A L O M T U D O M Á N Y I  K Ö Z L E M É N Y E K  

L X I X .  é v f .  2 0 2 5 .  1 .  s z á m  

SZEGEDI ÉVA 

AZ ARANKA- ÉS CSEREY-FÉLE GYŰJTEMÉNYEK 

MEGMENTÉSÉRE TETT LÉPÉSEK 

Kulcsszók: Aranka György, Cserey Farkas, Gróf Mikó Imre, könyvtárak, értékmentés. 

Gróf Mikó Imre szerteágazó tevékenységei között kiemelkedő helyet foglal el 

az értékmentés, az Erdély-szerte fellelhető iratanyagok begyűjtése és feldolgozása. 

Kettős cél vezérli, egyrészt az enyészetre ítélt okmányok biztonságba helyezésére 

tesz lépéseket, másrészt, saját kutatásain túl, arra törekszik, hogy a felkutatott elsőrendű 

forrásanyag minden érdeklődőhöz eljusson. A múzeumi gondolat megszületésével 

egyszerre a megvalósítás lépései is kirajzolódtak. Ez látszik Leveleskönyvében is: 

széles körű kommunikációs hálózati rendszert működtetett az erdélyi közkincs 

oltalmazásáért. 

Arra a kérdésre, hogy miért kezdett a gróf e nagyszabású gyűjtőmunkába, azt 

a választ fogalmazhatjuk meg, hogy az adatgyűjtés akkor vált elsődlegesen fontossá 

számára, miután tapasztalta Nagyenyed, illetve az ottani anyag pusztulását, valamint 

a gróf Kemény Sámuel gerendi kézirat- és könyvtárának feldúlását. Az effajta 

események elkerülése végett kísérte figyelemmel a krasznai Cserey-féle gyűjtemény 

sorsát is. Ami pedig az adatok gyűjtésén túlmutat, az maga a történetírás. Mikó nézetei 

szerint a történelem a múltnak a tükre, melyben pontosan látni a nemzet tetteinek 

jegyzőkönyvét. Úgy véli nemzeti kötelesség a források összegyűjtése és feldolgozása, 

emellett szükséges és természetes dolognak tartja, hogy Erdély történetét erdélyiek 

írják meg (Erdélyi 1855: XXIV). 

Az értékmentést elsőrendű feladatának tekintette, ezért nem hagyta 

megsemmisülni az Erdély-szerte kallódó gyűjteményeket, megvásárolta az Aranka- és 

Cserey-féle könyvtárakat, hogy biztonságba helyezhesse és a köz számára elérhetővé 

tegye. Az 1850-es évek közepén még nagyon képlékeny volt a Múzeum sorsa, s ezzel 

együtt a Kemény-gyűjteménynek sem volt biztos megőrzési helye. Ezt a helyzetet 

csak tetézte a más nagyobb és fontosabb könyvtárakról érkező hír, hogy ugyanúgy 

nincs megoldva az elhelyezésük, tárolásuk, egyáltalán a megmentésük. Természetesen 

a gróf, amiről tudomást szerzett nem hagyta figyelmen kívül, sőt, minden tőle telhetőt 

megtett, hogy Erdélyben tartsa azokat. Ennek ellenére az intézményes alap hiánya 

számos problémát okozott és a terv kivitelezése nehézségekbe ütközött.  

A következőkben bemutatjuk az említett iratanyagok kialakulásának rövid 

történetét, a beszerzés módját, menetét és amennyiben lehetséges utótörténetüket is. 



102 SZEGEDI ÉVA 

Aranka György 1810. december 4-én rendelkezett könyvtára, kézirattára 

sorsáról, azt követően, hogy a rendszerezés megtörtént és lajstrom készült róla, 

eladásra szánja. Megemlíti gróf Kemény Sámuelt és gróf Bethlen Dánielt, akiknek 

figyelmébe ajánlaná ezer arany ellenében (Egyed 2000: 129). Mindezt elsősorban a 

gyűjtemény védelme érdekében tette, ugyanis a cél a könyvtári egység megtartása 

volt. A végrendelet megírását követő évben Aranka máris vásárba bocsájtotta könyveit, 

és levélben egyezkedett gróf Teleki Imrével, illetve annak megbízottjával, Konnert 

Istvánnal. A szerződés értelmében négyezer örszáz rénes forintért cserélne gazdát a 

gyűjtemény, ötszáz arany előleggel. A végelszámolás azonban nem történt meg,  

a pénz értékének csökkenése és Aranka új feltételei miatt (Erdélyi Múzeum 1904/8: 

479–481). A könyvtár eladása ügyében tett lépései nem jártak tehát sikerrel, 1817. 

március 11-én bekövetkezett halála után elkezdődött az a folyamat, amely a gyűjtemény 

szétdarabolását eredményezte. De pontosabban mit is nevezünk Aranka-féle 

gyűjteménynek? Egyrészt könyvei, kéziratai, jegyzetei, valamint levelezése sorolhatóak 

ide, másrészt az utazásai során birtokába került oklevelek, kéziratok, könyvritkaságok. 

Ma már a gyűjtemény részének tekintjük azokat a dokumentumokat is, amelyek 

eredetileg az Erdélyi Magyar Nyelvmívelő Társaság tulajdonát képezték (Király 

2006: 8). Aranka halála után az említett iratok a marosvásárhelyi királyi tábla 

levéltárába kerültek és ott őrizték 1827-ig. Ekkor ugyanis a kormányszéki elnök 

indítványára elhatározták, hogy a teljes iratanyagot Kolozsvárra szállítják, és a 

katolikus líceum könyvtárában helyezik el. Lázár László líceumi igazgató1827. 

július 24-én megerősítette a küldemény megérkezését, amely azonban rendezetlenül 

maradt, amíg Vass József tanár/könyvtáros hozzá nem látott a nagy anyag rendezéséhez 

(Perényi 1916: 363–364). 

A gyűjtemény későbbi történetét Jakab Elek kutatásai révén követhetjük 

nyomon, aki pontosítja az elszállított és helyben (Marosvásárhelyen) maradt doku-

mentumok halmazát. Péterfi József marosvásárhelyi lelkész levelére hivatkozik, 

melyet 1842. május 8-án írt Toldy Ferencnek. Ebben kifejti, hogy Aranka halála után 

minden irat lepecsételt ládákba helyezve a református kollégium könyvtárába került. 

Innen válogatták ki az Erdélyi Magyar Nyelvmívelő Társaság anyagát, amit Kolozsvárra 

küldtek. Aranka György magángyűjteménye az örökösök tulajdonában maradt, 

elhelyezését tekintve továbbra is a református kollégium könyvtárában tárolják 

(Jakab 1884: 42). Az örökösök eladásra bocsátanák, de a kollégium az éves bér 

kifizetését követeli, ami 700 váltóforintra növekedett az évek során. 

A kolozsvári líceumi anyag rendezésével megbízott Vass József az Új Magyar 

Múzeum 1850-es években megjelent hasábjain számolt be munkája eredményeiről 

(Új Magyar Múzeum 1854/I: 401–426, 1855/I: 341–342). Feltett szándéka volt 

felkutatni és összeírni a magángyűjteményekben található vagy az enyészetre ítélt 

dokumentumokat, ennek következtében többször is felhívta a közvélemény figyelmét 

ezekre a hányódó kéziratokra, és a megmentés szándékával hozzákezd az iratok 

lemásolásához. A tudós könyvtárőr nagy szolgálatot tett az anyag ismertetésével, 

hiszen először tájékoztatta a tudományos világot a kolozsvári líceumi könyvtárban 



 AZ ARANKA- ÉS CSEREY-FÉLE GYŰJTEMÉNYEK MEGMENTÉSÉRE TETT LÉPÉSEK  103 

őrzött dokumentumok nagy értékeről. A kilenc ládányi Aranka-féle gyűjteményről 

bizonyos Száva Farkas értesítette Marosvásárhelyről, amelyről lajstrom is készült és 

az Geréb Elek örökösnél található, Csíkszéken. 

Szintén ez idő tájt, 1855 elején gróf Teleki József írt Mikó Imrének az Aranka-

féle gyűjteményről, amely eladó lenne Aranka örököseinél „Toldy beszéli nekem, hogy, 

mint Kolozsvári professor Vass József őt értesítette, néhai Aranka György könyvei, 

irományai, stb. Kilencz ládában Aranka örököseinél eladók volnának `s érettük 700 vft. 

Kívántatik, ‘s hogy Te hajlandó volnál az egész hagyományt megszerezni [...] Megvallom 

azt óhajtanám, hogy e gyűjteményt a magyar academia számára lehessen megszerezni, 

melynek könyvtára, tisztekkel ellátva, rendesen és oly liberalítással kezeltetik, hogy 

bizodalomra méltó hazafiaknak az mindenkor szolgálatjokra áll, s nem csak helyben 

de bárhol másutt lakóknak is. Ezokból teljes hazafiui bizodalommal kérlek, engedd 

által azt az academianak, ha már megvetted, bár valamivel többe kerültis, mint a 

fentemlített összegbe; vagy ha még nem történt meg a vétel, ne tagadd meg tőlünk 

tekintélyes közbenjárásodat, nehogy más kézre kerüljön” (Teleki Mikóhoz 1855 

február 12). Továbbá, ha annak létezik lajstroma, akkor azt sürgősen látni szeretné. 

A Kemény-gyűjtemény is a levél tárgyát képezi, melyet ugyanúgy megszerezni óhajt 

az Akadémia számára, ennek legkedvezőbb formáját a donatiointer vivosban látja, 

amely anyag, míg él a tulajdonosa, annál maradna.  

Teleki gróf bekövetkezett halála meggátolta a további kommunikációt, ezért 

Mikó Toldynak írta meg válaszát, amelyben kifejti, hogy az Aranka-féle lajstromot 

még nem látta, de ahogy sikerül megszerezni, azonnal küldi az Akadémiára és vásárlási 

igényét is átruházza az Akadémiára. Ami pedig a Kemény-gyűjteményt illeti, Kemény 

József eredetileg is úgy rendelkezett, hogy halála esetében az Erdélyi Múzeum 

létesüléséig az Akadémiára bízná könyvtárát (Mikó Toldyhoz 1855 február 27). 

Szükséges volt egyfajta megegyezést kieszközölni a két fél között, ahhoz, hogy a 

gyűjtemények biztonságát ne veszélyeztessék. 

Báró Bedeus József Nagyszebenből kereste meg Mikót Imrét, aki úgyszintén 

az Aranka-gyűjtemény lajstroma iránt érdeklődött kifejtve, hogy hiába van lajstroma 

az állománynak, ha magukat a dokumentumokat nem vehetik kézbe. Ajánlja, hogy 

érdemes lenne a gróf közbenjárásával megvásárolni a gyűjteményt a Teleki-könyvtár 

számára vagy rábírni a tulajdonost az odaajándékozásra (Bedeus Mikóhoz 1855 

november 25). A gróf válaszában feltárja az Aranka-gyűjtemény tudomására jutott 

helyét és helyzetét, miszerint az a marosvásárhelyi főiskola könyvtárába, bizonyos 

bér fizetése ellenében van letéve, ami már évek óta fizetetlen és 700 váltóforintra 

növekedett. Az örökösök hajlandóak lennének a gyűjteményt az említett összeg 

fejében átengedni, viszont miután komolyan érdeklődött utána a gróf, Teleki József 

kérésének is eleget téve, az örökösök felemelték az árát négyezer pengő forintra. Ezt 

az árat azonban már nem volt hajlandó kifizetni a gróf. Jakab Elek szerint a gróf 

számos levelet váltott a csíkszéki Geréb Elek örökössel, míg megegyeztek egy ezer 

forintos vételárban. Az átvétellel és lajstromozással magát Jakab Eleket bízta meg a 

gróf, aki 1856. októberében utazott Marosvásárhelyre, lebonyolította a vásárt, jegyzékbe 



104 SZEGEDI ÉVA 

vette az anyagot és Kolozsvárra a grófhoz szállította a gyűjteményt (Jakab 1884: 42). 

Mikó Imre gróf elvitte a lajstromot Toldynak Pestre, ami azóta is ott van, ennek 

következtében nem tudja elküldeni konzultálásra, írja Bedeus Józsefnek. Miután 

többször is átnézte a jegyzéket annyit tehet, hogy ismerteti a gyűjtemény számára 

körvonalazódott tartalmát, úgy véli, elsősorban nyomtatott könyvekről beszélhetünk, 

melyeknek nagy része a Mikó gyűjteményében is fellelhető, illetve a kéziratok zöme 

is megtalálható a fehérvári és marosvásárhelyi könyvtárakban (Mikó Bedeushoz 

1855 november 30). 

Láthattuk, hogy a helyzet csak bonyolódott a gyűjtemények kapcsán, hiába az 

igyekezet, a kompromisszum készség, nem sikerült azonnal dűlőre jutni. A Magyar 

Tudományos Akadémia végül megvásárolta az Aranka-gyűjteményt, de mivel a gróf 

feladatának tekintette a gyűjtemény megszerzését, kifizette az Akadémiának azt az 

összeget, amennyiért az megvásárolta. Mikó Imre fontosnak tartotta, hogy Erdélyben 

maradjon a gyűjtemény, egyrészt a források gazdagsága miatt, másrészt intézményalapítás 

szempontjából akár elődjének tekinthette. Mindez rávilágít arra a tényre, hogy az 

alapítandó Múzeum könyvtárának bővítése komoly koncepcióra épült. 

Az a terv azonban, hogy a teljes Aranka-hagyatékot összegyűjtsék és rendezzék, 

az Erdélyi Múzeum megalakulása után sem valósult meg. Ami a kolozsvári líceum-

könyvtárban őrzött kéziratokat, könyveket illeti, a 19. század végén ennek egysége 

megbomlik, amikor költözés miatt átrendeződik és anyaga összekeveredik a 

könyvtár alapállományával (Erdélyi Múzeum 1944/1–2: 146–148). Az Aranka-féle 

kéziratgyűjteményt György Lajos leltározta az 1940-es években, tíz csoportba 

osztotta, amely 532 leltári számot foglalt magába. A Társaság könyvgyűjteménye 

1868-as átadási jegyzőkönyv szerint 349 darabot tett ki, azonban ennek pontos 

összeírása, lajstromozása sosem történt meg, az évek során beolvadtak és szétszóródtak 

a törzsanyagban (György 1994: 50–51). Az államosítás következtében, 1948-ban, 

az egykori Líceum-könyvtár anyaga bekerült az Akadémiai Könyvtárba, ahol 

napjainkban is található. 

A gróf Mikó Imre által megvásárolt Aranka hagyaték könyvei, iratai, amelyek 

az EME gyűjteményeit gazdagították, a 20. század közepén más-más intézményekhez 

kerültek, úgymint a Román Állami Levéltár Kolozsvári fiókjának kézirattárába, 

valamint a Központi Egyetemi Könyvtár állományába. 

Kutatásunk következő tárgyát a krasznai Cserey-féle gyűjtemény beszerzésének 

története képezi. Cserey Farkas (1719–1782), udvari kancelláriai tanácsos, szorgal-

masan gyűjtötte a régi kéziratokat, tudományos könyveket (Erdélyi Múzeum 

1818/IV: 153–169). Elsősorban a magyarok történetére vonatkozó írások érdekelték, 

ezekre fókuszálva alakította könyvtárát, amelyet halála után fia örökölt. Ifjú Cserei 

Farkast mindenekelőtt származása kötelezte arra, hogy tanuljon, meg kellett ismernie 

a tudományokat, irodalmat. Ásványtannal, botanikával foglalkozott, így lett a jénai 

minerológiai társaság tagja, de műveltségének legnagyobb értéke mégis vallásossága 

volt (Györe 1944: 9–10). Kazinczy Ferenccel való megismerkedése után bekap-

csolódik a magyar kulturális életbe, aggódik a művelődésért, a jövőért, tenni akar a 



 AZ ARANKA- ÉS CSEREY-FÉLE GYŰJTEMÉNYEK MEGMENTÉSÉRE TETT LÉPÉSEK  105 

közért. Amikor 1816-ban Kazinczy megkezdte hosszabb erdélyi utazását Csereyt is 

meglátogatta, Krasznán. Barátját betegen találta, így egyedül járta be a birtokot, 

gyönyörködött gondosan kialakított kertjében. Majd a bibliotékát is számba vette, 

amelyet négyezer kötetre becsült, az idős Cserey könyvgyűjtési tevékenységét fia a 

német- és franciaországi utazásai alatt, pénzt nem kímélve, folytatta. Kazinczy 

szerint a könyvtár legértékesebb részét „a ház tudós Kaprinainak, a referendárius 

nevelőjének fogja köszönni, kinek halála után az egész kincs ide szállott. Bír a 

gyűjtemény incunabulát és principes editiókat sok magyar régiségekkel, és amit 

latnom igen kedves vala, Kaprinainak olajban festett hű képét” (Györe 1944: 19). 

Az Erdélyi levelekben megemlíti még Kazinczy, hogy az ajándékba kapott kötetnek 

nagy hasznát vette,1 amikor Demsust és Ulpia Traianat meglátogatta (Kazinczy 

1880: 217). 

Ifj. Cserey Farkas sokat tett a magyar irodalomért, közbenjárt Kiss János egyik 

művének megjelentetésében, Barcsay Ábrahám irodalmi hagyatékának megmen-

tésében, illetve hozzájárult Csokonai emlékművének felállításához. Levelezést folytatott 

és szoros barátság fűzte Kazinczy Ferenchez, továbbá Döbrentei Gáborhoz és Aranka 

Györgyhöz. Támogatta az erdélyi kulturális irányzatokat: az Erdélyi Múzeum című 

folyóirat megindítását és Aranka Nyelvmívelő Társaságának törekvéseit. Legtöbb 

munkája kéziratban maradt s ezeknek is egy része a tűz martalékává vált 1849-ben, 

ugyanakkor értékes könyvtára és kéziratgyűjteménye is sérülést szenvedett (Fehér 

2012: 62–63). 

Az ‘50-es években Bánfalváról kereste meg Mikó grófot Kazinczy Gábor e 

hagyaték kapcsán: „A Csereyanák gondos őrizetem alatt állnak. Weer Farkas (politikus, 

Belső-Szolnok vármegye főispánja) ígéretét bírom, hogy visszatérése előtt meglátogat 

a fészkemben, hová éveken át internált valék, s általa fogja Exellenciád venni a  

nagybecsű csomót, alázatos köszönetemmel együtt.” (Kazinczy Mikóhoz 1855 

március 12). Kazinczy Gábor, aki amnesztiát nyert a világosi fegyverletétel után, 

szintén a tudományban és irodalomban nyert enyhülést. Rhédey László autográf 

naplója után is érdeklődik levelében, erről Benkő jegyzetei alapján úgy tudja, hogy 

Rhédey Ádámnak ajándékozta. A gróf válaszában kifejti, illetve elnézést kér, hogy 

nem csatlakozik a magyarországi megkezdett történeti és irodalmi munkákhoz, hanem 

inkább újabbakhoz kezd, itthon Erdélyben. „Ám, hogy Erdélyben minden irodalmi 

élet megszűnjék, részemről fájdalom nélkül soha nem tekinthetem, nem avagy csak 

azon egy szempontból is, mivel az itteni társnépeknek aránylag erős irodalmi életök 

van, mit a pesti magyar irodalom itt egyensúlyban tartani nem képes, ezt csak egy 

tartományi s jelesen Kolozsvárott létező egyenlő belterjű irodalom teheti” (Mikó 

Kazinczyhoz 1855 április 30). Kora más, széles látókörű és felelős szellemeihez 

hasonlóan, Mikó Imrében is jelentkezik az a kettősség, ami a letűnt szép múlt és a 

jelen komor, balszerencsés időszaka közti ellentétből fakad. A kialakult helyzetre 

 
1 Hohenhausen, Sylvester Joseph von: Die Alterthümer Daciens in dem heutigen Siebenbürgen: 

aus den Zeiten, als dieses schöne Land die Römer regierten.Wien: Trattner, 1775. 

javascript:open_window(%22http://aleph.bcucluj.ro:8991/F/5V97MEQS6EHTEQVIIUR11AT1E74TBHQGHDGN9A35PE2ID7YH3R-37858?func=service&doc_number=000499625&line_number=0008&service_type=TAG%22);
javascript:open_window(%22http://aleph.bcucluj.ro:8991/F/5V97MEQS6EHTEQVIIUR11AT1E74TBHQGHDGN9A35PE2ID7YH3R-37858?func=service&doc_number=000499625&line_number=0008&service_type=TAG%22);


106 SZEGEDI ÉVA 

egyetlen megoldást lát: „A széthányt egyház romjait – a szent emlékeket – 

összehordogatni, szobrait pusztulattól megmenteni, s ezekből új hajlékot építeni a mi 

tartozásunk… Ne hagyjuk magunkat s az ég sem hágy el, amennyit az idők rontanak, 

mi annyit építsünk, egyesüljünk a haza szeretetében, ápoljuk önérzetünket” (Mikó 

Kazinczyhoz 1855 április 30). E lelkületből táplálkozva és a felkért munkatársak 

segítőkészségének köszönhetően forráskiadványának első kötete elkészült Erdélyi 

Történelmi Adatok címmel. Emellett folytatja a gyűjtőmunkát, kiadás céljával is, de 

az iratanyagok, könyvtárak mentése végett is. 

1858 tavaszán újra terítékre került a Cserey-könyvtár sorsa. P. Szathmáry Károly 

tájékoztatta Mikót, hogy a Krasznán olyannyira elhanyagolt Cserey-féle könyvtárat 

a Zilah-kerületi Törvényszék árverésre bocsátotta, bizonyos Telegdi Lázár kérelme 

folytán, 800 forintnyi adósság kielégítéséül. A végrehajtást elrendelték az illetékes 

szervek: „E nemzeti kincs tehát avatlan kezek közé kerül, elárvereztetik s a helyett, 

hogy az Ország múzeumának egyik gyöngyszemét tenné, apró gyöngyszemekben fog 

szétperegni” (P. Szathmáry Mikóhoz 1858. március 27). Mikó válaszában megnyugtatja 

Szathmáryt, hogy a szükséges lépéseket egy megbízott révén már megtette. Április 

végén pontosan értesült a kialakult helyzetről Kovács László révén, aki, mint gróf 

Cziráky Antal teljhatalmú biztosa, elmesélte hogyan került a könyvtár gróf Cziráky 

tulajdonába és annak milyen jogállása van, ezzel egyetemben felajánlja a Múzeum 

számára. A könyvtár Cserey Farkas rendelkezése révén a Cserey család tulajdonában 

maradt, de a birtokon maradt egy szobában elhelyezve. 1853-ban a megjelölt örökösök, 

Cserey Anna és annak árva gyermekei, akik Rákoson laktak, törvényszéki határozat 

által a könyvtár tulajdonosaivá váltak. 1854-ben megjelent Krasznán Csíki Zsigmond, 

mint Cserey Farkasné küldötte, de csak átnézte a gyűjteményt, nem szállította el eredeti 

helyéről. A levélíró kifejti, hogy a hatályban lévő törvények alapján a könyvtár nem 

az adós Cserey Farkas tulajdona, ennek értelmében a házát birtokló Cziráky János 

tart rá igényt. De azt is hozzáteszi, ha mégis az állam tulajdonába kerülne, akkor azt 

érdemes lesz a Múzeumnak megszerezni (Kovács Mikóhoz 1858. április 29).  

A vásárlás azonban még várat magára, ugyanis a zilahi kerületi törvényszék 

1860. augusztus 6-án hirdette meg Cserey Farkas könyvtárának eladását. „A zilahi 

Cs. K. Kerületi törvényszék részéről közhírré tétetik, hogy Szécsi Telegdi Lázár úrnak 

Cserei Farkas hagyatéka ellen 2000 váltó forint adósságkövetlés ügyében folyó 

1860. év augusztus hava 1-én 2343 polg. szám alatt beadott kérvénye alapján, a Cserei 

Farkas hagyatékához tartozó és a Gróf Cziráky Antal Krasznai udvarházába létező 

Cserei könyvtár, kéziratok és gyűjtemény 275 fl. 49 k. összes becsárban, továbbá a 

könyvtár helyiségekben őrzött festmények és egyéb ingóságok 223 f. 32 k. értékű 

becsárban bírói végrehajtási elárvereztetése elrendeltetett” (Zilah kerületi törvényszék 

hirdetése a Cserey-könyvtár eladásáról.). A vásárlással Szabó Károly könyvtárost bízta 

meg a Múzeum Egyesület, mely során 260 Ft ellenében 2618 kötettel gazdagodott a 

Múzeum könyvtára (Szabó Károly jelentése az Erdélyi Múzeum választmányának a 

Cserey-könyvtár megvásárlásáról). Számos régi magyar könyv és ősnyomtatvány 

került be, ennek köszönhetően, a gyűjteménybe. 



 AZ ARANKA- ÉS CSEREY-FÉLE GYŰJTEMÉNYEK MEGMENTÉSÉRE TETT LÉPÉSEK  107 

Mikó Imre a Múzeum Egyesület révén további más családi gyűjteményt is 

megszerzett, többek között a tudós antikvárius Burián Pál könyveinek egy részét, 

valamint Csáky Ferenc könyvtárát. A gróf egész élete során arra törekedett, nem 

sajnálva erejét és pénzét, hogy megmentse a kallódó gyűjteményeket, s biztonságos 

helyre juttassa azokat. 

A tudományszervezési tevékenységük által sok hasonlóság fedezhető fel 

Mikó és Aranka gondolkodásában, ugyanakkor Cserey Farkas is aktív részvevője és 

támogatója volt az erdélyi tudományos és irodalmi életnek. A 18 század fordulóján 

a magyar tudomány számára intézményes kereteket teremteni a legnehezebb 

vállalkozások közé tartozott. A nemzeti törekvések elkötelezettjei számára azonban 

legfontosabb feladat volt a tudományos intézmények létrehozása. Erdélyben főképp 

a nyelvi és történeti kérdések kerültek a tudományos érdeklődés középpontjába, 

melynek okai elsősorban a latinközpontúság túlhaladottságával és az egyre erősödő 

nemzettudattal hozhatók kapcsolatba. Nem meglepően a tudományszervezés hazai 

kísérletei is az anyanyelvűség és a történelmi múlt kérdéskörére összpontosítottak, 

amelyhez társult a források összegyűjtése, rendszerezése és értékeléssel egybekötött 

feldolgozása.  

I R O D A L O M  

Aranka György könyvtáráról. Erdélyi Múzeum. 21. évf. 1904/8: 479–481. 

Bedeus József levele Mikó Imréhez. 1855. november 25. Ms 3567/1. Kolozsvári Központi Egyetemi 

Könyvtár Kézirattára. 

Egyed Emese 2000. Kivévén könyveim és írásaimat és más kézírásokat… = Egyed Emese (szerk.): 

Olvasónappal, író este: Esszék, tanulmányok, találkozások. Korunk Baráti Társaság, Kolozsvár. 129. 

Erdélyi történelmi adatok. I. kötet. Mikó Imre (szerk.). Kolozsvár. 1855. XXIV. 

Fehér Katalin 2012. Az erdélyi felvilágosodás pedagógiai gondolkodói. Cserey Farkas. Magiszter 10/1: 

62–63. 

Györe Pál 1944. Ifjabb Cserey Farkas (1773-1846). Hiradó-Nyomda, Nagykőrös. 

György Lajos 1944. Az Erdélyi Nyelvművelő Társaság másfélszázados évfordulója. Erdélyi Múzeum 

1944/1–2: 146–148. 

György Lajos 1994.A kolozsvári római katolikus Lyceum-könyvtár története, 1579-1948. Argumentum, 

Budapest. 

Jakab Elek 1884. Aranka György és az az Erdélyi Nyelvművelő és Kéziratkiadó Társaság. Budapest. 

Kazinczy Ferenc 1880. Erdélyi levelek. Aigner Lajos, Budapest. 

Kazinczy Gábor levele Mikó Imréhez. 1855. március 12. Ms 3567/1. Kolozsvári Központi Egyetemi 

Könyvtár Kézirattára. 

Király Emőke 2006. Aranka György, az író és tudományszervező. Doktori disszertáció. Babeș-Bolyai 

Tudományegyetem. Kolozsvár. 

Kovács László levele Mikó Imréhez. 1858. április 29. Ms 3567/9. Kolozsvári Központi Egyetemi 

Könyvtár Kézirattára. 

Teleki József levele Mikó Imréhez. 1855. február. 12. Ms 3567/1. Kolozsvári Központi Egyetemi 

Könyvtár Kézirattára. 

Mikó Imre levele Toldy Ferencnek. 1855. február. 27. Ms 3567/1. Kolozsvári Központi Egyetemi 

Könyvtár Kézirattára. 



108 SZEGEDI ÉVA 

Mikó Imre levele Bedeus Józsefhez. 1855. november 30. Ms 3567/1. Kolozsvári Központi Egyetemi 

Könyvtár Kézirattára. 

Mikó Imre levele Kazinczy Gáborhoz. 1855. április 30. Ms 3567/1. Kolozsvári Központi Egyetemi 

Könyvtár Kézirattára. 

Nagy-Ajati Cserey Farkas erdélyi udvari tanácsos és referendárius élete. Erdélyi Múzeum 1815/IV: 

153–169.  

Perényi József 1916. Aranka György Erdélyi Nyelvmívelő Társasága. Franklin-Társulat, Budapest. 

P. Szathmáry Károly levele Mikó Imréhez. 1858. március 27. Ms 3567/9. Kolozsvári Központi 

Egyetemi Könyvtár Kézirattára. 

Szabó Károly jelentése az Erdélyi Múzeum választmányának a Cserey-könyvtár megvásárlásáról. Col. 

Doc. 176/1860/201. Kolozsvári Központi Egyetemi Könyvtár Kézirattára. 

Vass József 1854. Adalékok Erdély kiadatlan magyar történetíróihoz. Új Magyar Múzeum IV/I: 401–26.  

Vass József 1855. Újabb két napom Gerenden. Új Magyar Múzeum V/I: 341–342. 

Zilah kerületi törvényszék hirdetése a Cserey-könyvtár eladásáról. Col. Doc. 176/1860. Kolozsvári 

Központi Egyetemi Könyvtár Kézirattára. 

MĂSURI LUATE PENTRU SALVAREA COLECȚIILOR ARANKA ȘI CSEREY 

(Rezumat) 

Între diferitele activități culturale ale contelui Imre Mikó, un loc proeminent îl ocupă strângerea 

și prelucrarea surselor istorice de pe teritoriul Transilvaniei. Acest efort are un dublu scop: pe de o 

parte, de a lua măsurile necesare pentru conservarea acestor fonduri aflate în pericol să dispară, iar, pe 

de altă parte, dincolo de propriile cercetări, de a se asigura că aceste documente de primă importanță 

sunt făcute accesibile celor interesați. Imre Mikó a considerat că păstrarea și conservarea valorilor de 

patrimoniu este sarcina sa principală, așa că nu a permis distrugerea acestor colecții, achiziționând 

bibliotecile Aranka și Cserey pentru a le pune în siguranță și pentru a le pune la dispoziția publicului 

doritor. Articolul de față își propune prezentarea unei scurte istorii a dezvoltării colecțiilor de documente 

mai sus menționate, metoda și procesul de achiziție a acestora și, în măsura în care este posibil, istoria 

lor ulterioară. 

 

Cuvinte-cheie: György Aranka, Farkas Cserey, Contele Imre Mikó, biblioteci, patrimoniu cultural. 

MEASURES TAKEN TO SAVE THE ARANKA AND CSEREY COLLECTIONS 

(Abstract) 

Among the various activities of Count Mikó Imre, collecting and processing of historical sources 

from Transylvania merits particular attention. This endeavor was driven by dual objectives: first, the 

preservation of these documents, which were at risk of deterioration; and second, the dissemination of 

these primary sources to the public at large. He regarded the preservation of cultural values as his 

paramount responsibility, and thus, he took actions to ensure the survival of these collections, even 

purchasing the Aranka and Cserey libraries to safeguard them and make them accessible to the public. 

The purpose of this article is to provide a concise historical account of the development of these 

document collections, their acquisition context, and, whenever feasible, their subsequent history. 

 

Keywords: György Aranka, Farkas Cserey, Count Imre Mikó, libraries, cultural heritage. 



 AZ ARANKA- ÉS CSEREY-FÉLE GYŰJTEMÉNYEK MEGMENTÉSÉRE TETT LÉPÉSEK  109 

MELLÉKLETEK 

 

 

Melléklet 1.1. Mikó Imre levele Toldy Ferenczhez. Kolozsvár. 1855. február 27. 

 



110 SZEGEDI ÉVA 

 

Melléklet 1.2. Mikó Imre levele Toldy Ferenczhez. Kolozsvár. 1855. február 27. (folytatás) 

 



 AZ ARANKA- ÉS CSEREY-FÉLE GYŰJTEMÉNYEK MEGMENTÉSÉRE TETT LÉPÉSEK  111 

 

Melléklet 2.1. Zilah kerületi törvényszék hirdetése a Cserey-könyvtár eladásáról. 



112 SZEGEDI ÉVA 

 

Melléklet 2.2. Zilah kerületi törvényszék hirdetése a Cserey-könyvtár eladásáról (folytatás) 

Kolozsvári Központi Egyetemi Könyvtár 

Kolozsvár/Cluj-Napoca, str. Clinicilor, nr. 2  
eva.szegedi@bcucluj.ro 

 



 

 

N Y E L V -  É S  I R O D A L O M T U D O M Á N Y I  K Ö Z L E M É N Y E K  

L X V I I I .  é v f .  2 0 2 5 .  1 .  s z á m  

S Z E M L E  

TEKEI ERIKA (szerk.), Kriterion 50+. A beszélgetéseket H. SZABÓ GYULA, MOSONI 
EMŐKE, SIMONFFY KATALIN készítette. Kriterion, Kolozsvár, 2022. 312 l. 

A romániai magyar könyvkiadás történetéről viszonylag keveset írtak, még kevesebb 
a kötetbe rendezett írás; szisztematikus kutatása nagyrészt egyetlen ember, Dávid Gyula 
érdeme. Az utóbbi években viszont két fontos, interjúkat és tanulmányokat egyaránt tartalmazó 
kötet is megjelent a Kriterion Könyvkiadó kerek évfordulójának előkészületeiből,1 és ide 
tartozik még egy interjú- és publicisztikakötet,2 amely a szerző életpályája révén szintén e 
témába vág. Úgy tűnik, túlnyomórészt oral historyból látszik összeállni a Kriterion története. 

A Kriterion 50+ kötet csak egyik eredménye egy nagyobb szabású, átfogó 
vállalkozásnak, mely a nemzetiségi könyvkiadó megalapítása ötvenéves évfordulójának 
alkalmából a könyvkiadástörténet-írás hiátusát igyekezett kitölteni. A Polis Kiadó és a Nemzeti 
Kisebbségkutató Intézet közös kiadásában 2020-ban megjelent interjúkötet hatalmas és 
átfogó vállalkozás volt, de a téma mérete és összetettsége miatt H. Szabó Gyula joggal 
állíthatja a recenziónk tárgyát képező kötet előszavában: „Reményeink szerint a Bartha 
Katalin Ágnes gondozta korábbi interjúkötet után is maradt éppen elég elmondanivaló a 
Kriterion-jelenségről.” (Tekei 2022: 6) 

A könyv története, amelyet számos alkalommal beharangoz H. Szabó Gyula,3  
a Kriterion 50. évfordulójára szánt dokumentumfilm előkészületeivel kezdődik. Annak 
előkészítésére, „dokumentáló” (Tekei 2022: 5) céllal 2018-ban interjúsorozatot vett fel egy 
háromtagú munkaközösség: H. Szabó Gyula, Mosoni Emőke és Simonffy Katalin. A tervezett 
Kriterion-emlékévet a koronavírus megakadályozta, bár pár beszélgetést és kiállítást a járvány 
szüneteiben azért sikerült megszervezni. A dokumentumfilm sajnos egyelőre nem készült el, de 
az interjúkat felvették. És milyen jó! Hiszen azóta a megkérdezettek közül többen meghaltak már. 
A videóinterjúkban pedig benne rejlett a lejegyzett szövegekből összeállított kötet lehetősége. 

A Kriterion 50+ tehát tizenkét+1 interjút közöl egykori munkatársakkal, szerzőkkel, 
grafikusokkal, családtagokkal. Igyekszik tartani a Kriterion alapelvéül szolgáló többnyelvűséget: 
az előszó hasábos tördeléssel, párhuzamosan magyar, illetve román nyelvű, címe Bevezető-
Introducere. Az interjúk meg azon a nyelven jelennek meg, amelyen készültek: van egy 
német beszélgetés is, melynek alanya Joachim Wittstock. 

A H. Szabó Gyula által jegyzett előszóban kinyilvánított szerzői szándék az, hogy az 
olvasó megismerje a kiadót, és képet alkothasson a kiadói viszonyokról (Tekei 2022: 6). 
Leszögezi, hogy a kötetből elsősorban az első húsz év ismerhető meg, melyet „hőskorszaknak” 
nevez, és a „küzdelmes” jelzővel aposztrofál. Ez elárulja a könyv nézőpontját, a használt 
diskurzus milyenségét. 

 
1 Bartha 2020. 
2 H. Szabó 2022; de könyvkiadás-történeti szempontból említésre méltó a következő cím is: 

Szabó 2018. A folyóiratokban ugyancsak örvendetesen megszaporodtak a könyvkiadás témájú, megbízható 

közlések, l. pl. az Újvárad 2022-es májusi Könyvműhely mellékletét. 
3 Pl. Horváth-Kovács Szilárd interjújában a Transindexen, 2020-ban (H. Szabó 2022: 160). 



114 SZEMLE 

A nézőpont kérdésével összefüggésben lényeges, hogy már az előszó is nemegyszer 

összehasonlítja a könyvet Bartha Katalin Ágnes interjúkötetével. Annak interjúi egy standard 

kérdéssor alapján készültek (bár ettől szükség esetén eltért a kérdező), a Kriterion 50+ 

beszélgetései szabadabbak; a kötet tartalmaz egy tanulmányt, és dokumentumokat, valamint 

fotókat is közöl a mellékletben. Az interjúalanyokat célzó merítés azonban ugyanolyan tág: 

mindkét kötet igyekszik a munkatársak széles körét megszólaltatni, Bartha Katalin Ágnes 

például a Kriterion titkárnőjét, Panait Rózsát is megkérdezte, és nagyon értékes információkat 

tudunk meg tőle. A Kriterion 50+ viszont a más nemzetiségű munkatársak irányában nyit 

nagyobb arányban (és a többnyelvűségre helyezve a hangsúlyt): a kötetben megszólal Ivan 

Miroslav Ambruš, Dagmar Maria Anoca, Elena Diatcu-Schmidt, Stevan Lepoiev, Octavia 

Nedelcu, Joachim Wittstock, Ondrej Štefanko pedig két rövid visszaemlékezés révén van jelen. 

Ha már az összehasonlításnál tartunk: több interjúban felmerül a többi korabeli kiadóval 

való összevetés, pl. Dávid Gyulánál (Tekei 2022: 66)4 és H. Szabó Gyulánál. Utóbbitól 

megtudhatjuk, a rendszerváltás előtt a kiadókat azzal „kínozták”, hogy rentábilisak legyenek, 

a Kriterion viszont „veszteségre tervezhetett”, bár Domokos Géza a gazdaságosságra hivatkozva 

kérte a példányszámok emelését (Tekei 2022: 128). 

Nagy érdeme a kötetnek, hogy kitér a Kriterion Könyvkiadó megalakulásának 

előzményeire, ezáltal sokat törleszt a könyvkiadás-történetírásnak a korszakra vonatkozó, 

recenziónk bevezetőjében említett adósságából. Dávid Gyulának a romániai magyar könyvkiadás 

történetét feldolgozó tanulmányaiból tudjuk, hogy a könyvkiadásban, különösen pedig a 

Kriterion létrejöttében fontos szerepe volt a folyamatosságnak. Az irodalomtörténész ebben 

az interjújában is figyelmeztet (Tekei 2022: 54), hogy „ha a Kriterionról beszélünk, akkor 

énszerintem feltétlenül az előzményeket is el kell mondani”, és azzal indokolja kijelentését, 

hogy a legfőbb sorozatok, például „a Téka sorozat ‘69-ben indult tulajdonképpen, de egy-két 

évvel azelőtt már ilyen próbakiadások voltak”. Hasonló a Fehér Könyvek, a Romániai 

Magyar Írók, a Horizont, a Forrás története. Ezeket Bodor Pál indította még el, nem beszélve 

arról, hogy (mint több forrásban szerepel) Bodor Pál, tudván, hogy a nemzetiségi kiadó 

megalapítása tervbe van véve, jól feltöltötte a kiadói tervet az Irodalmi Kiadónál, és az első 

években a Kriterion gyakorlatilag abból élt. 

Ugyancsak értékes a történeti folyamatosság szempontjából, hogy a Kriterion 50+ 

interjúi a rendszerváltás utáni fejleményekre is kitérnek. Érdekes összehasonlító adalék az egyéb 

nemzetiségek könyvkiadásának alakulása a Kriteriontól való szétválás után. Ivan Miroslav 

Ambruš beszámolójából ráismerhetünk például a ‘89 után fragmentálódó nyilvánosságra, 

Octavia Nedelcu pedig a szerb nyelvű könyvkiadás gondjai között említi, hogy hiányzik a 

piacgazdasághoz szükséges tudás, a képzett kiadói munkaerő stb (Tekei 2022: 177). A diagnózis 

ismerős a saját portánkról. 

A kérdések személyre szabottak, de H. Szabó rendszeresen rákérdez a könyvbemutatókra, 

az alany Domokos Gézával kapcsolatos emlékeire és a rendszerváltás utáni korszakra is. A könyv 

formáját általában véve is meghatározza a tartalom, a szerzők-szerkesztők utána alakították. 

Gondolok itt pl. az Ondrej Štefankóról megemlékező íráspárra, amely formailag kilóg az 

interjúk közül, tartalmilag azonban oda kívánkozik Ambruš és Dagmar Anoca után.  

Az interjútömb bemutatásából nem hagyhatjuk ki, hogy a többi Kriterionnal 

foglalkozó munkához hasonlóan itt is központi téma a Kriterion-szellemiség meghatározása. 

„A másikra való nagyon erős, empátiás figyelés” – válaszolja meg a kérdést H. Szabó Gyula 

 
4 A szerkesztő lábjegyzetéből hasznos dolgokat tudunk meg az Eminescu Kiadó magyar 

kiadványairól. 



 SZEMLE 115 

(Tekei 2022: 141), aki szerint ez nem alakult volna ki úgy egy erdélyi városban, mint 

Bukarestben, mivel az egy olvasztótégely. 

Az interjúk előtt az alany fotója áll, a cím az illető neve. Alatta egy szövegblokkban 

írja a beszélgetőtársak nevét (pl. Ivan Miroslav Ambrušt Simonffy Katalin és H. Szabó Gyula 

kérdezte), lejjebb az operatőr neve, azalatt pedig keltezés. A szöveg után szinopszis következik 

román, illetve magyar nyelven (nyilván mindig az ellenkezőjén az eredeti szövegnek; talán 

hasznos lett volna magyarul is közölni a Joachim Wittstock-beszélgetés utáni kivonatot, nem 

csak románul). Az interjúalanyok a következők voltak: Ivan Miroslav Ambruš, Dagmar 

Maria Anoca, Árkossy István, Bodor András, Dávid Gyula, Elena Diatcu-Schmidt, Domokos 

Péter, Gálfalvi Zsolt, H. Szabó Gyula. Stevan Lepoiev, Octavia Nedelcu, Joachim Wittstock, 

illetve Ondrej Štefanko egy román meg egy magyar nyelvű visszaemlékezés révén van jelen.  

A 178 oldalnyi interjút közel ugyanakkora terjedelmű, 121 oldalnyi függelék és melléklet 

követi. Előbbit Tekei Erika5A nyitás jelei a kiadói átszervezést megelőző években című 

tanulmánya képezi, mely a 1969-es kiadói átszervezést megelőző időszakot kiadói tervek, 

szerkesztőségi levelek és újságcikkek, folyóiratokban megjelent írások alapján vizsgálja.  

Dolgozata két nagy fejezetre tagolódik: az elsőben Kacsó Sándor és Bodor Pál 17 levelét mutatja 

be, míg a második a könyvkiadásról indult sajtóvitáról szól. A szerző mellékletben közli Kacsó 

Sándor és Bodor Pál 17 vizsgált levelét, melyek 1967. december 29. és 1968. június 16. között 

keltek. A tanulmány szerint ezekben jól nyomon követhető a Kriterion megalakulásának  

kontextusa, valamint az, hogy a magyar kiadói elit milyen problémákkal szembesült a nemzetiségi 

intézmény megalakulása előtt (Tekei 2022: 190). A vizsgált levelekből értékes adatokat 

tudunk meg az éves tervekről, azok összeállításának menetéről, tanúi lehetünk a Téka sorozat 

születésének, valamint a RoMIL-t illető tervezésnek, sőt a munkálatok elindulásának is.  

Tekei Erika szerint az ideológiai nyitás kihasználásában, a hiteles irodalmi értékek 

rehabilitásában, a műfaji-tematikai bővítésben jelentős szerepe volt a magyar–román közös 

könyvkiadási megállapodásnak, melynek nyomán magyarországi kiadványokhoz jutott a 

romániai magyar közönség. A levelekből egy olyan kiadói világ rajzolódik ki, amely 

beilleszkedik a tervgazdaságba, és a termelésnek nem a kereslet korlátai szabnak határt,  

mint ma, hanem a felsőbb szervek által megszabott keret, a munkaerőhiány (pontosabban a 

szerkesztőség létszámának szűkössége), a szervezés tökéletlensége, esetleg a minőségi 

kéziratok és az igényes szerzők hiánya. Megismerhetjük a munkafolyamatokat, azok szervezését, 

a kiadó bukaresti központja és a kolozsvári szerkesztőség közti kapcsolat dinamikáját, közvetve 

a bukaresti központ és a felettes szervek közöttiét is.6 

Az utolsó közölt levél június 16-án kelt. E levelek már előrevetítik a könyvkiadásról 

szóló vitát, melynek sajtóvisszhangját Tekei Erika tanulmányának második fejezete mutatja 

be. Pl. Bodor Pál fent említett, június 16-i levele utal mind a háromnapos „román vitára”7, 

 
5 Tekei Erika (1970) elsősorban néprajztudósként ismert, azonban számottevő könyvkiadás-

történeti munkássága is.Doktori disszertációját az erdélyi magyar néprajzi kiadványokból írta (Romániai 

magyar népköltészeti kiadványok. Folklórkutatás a privát és a nyilvános szféra határán – kutatás, közlés 
és recepció viszonya. Babeş-Bolyai Tudományegyetem, Bölcsészettudományi Kar, Hungarológiai 

Doktori Iskola. Kolozsvár, 2018). 
6 A kiadóvezetőként is tevékenykedő recenzens felsóhajt, amikor háromnegyed évszázad távlatából, 

az államilag finanszírozott kiadót vezető Bodor Páltól is az ő örök panaszát olvashatja: „Nagy baj, hogy 
nincsen afféle ügyvezető titkárságunk, mely mindent számontart, s a kisebb ügyeket intézi. Kimondottan 

titkári teendők terhelnek mindannyiunkat, s falják fel amúgy is kevés energiánkat, időnket.” (Tekei 2022: 226) 
7 Tekei 2022: 249; az írók fővárosi párszervezetének, majd az Írószövetség vezetőségének 

gyűléseire érti a levél szerzője. 



116 SZEMLE 

mind a magyar irodalmi lapokat illető, tervezett megbeszélésre. Felgyorsultak az események, 

és végül, 1968. június 28-án sor került a Párt meg a magyar értelmiség vezetőinek találkozójára. 

Itt szépen kapcsolódik a kötet előző interjútömbéhez, hiszen H. Szabó Gyuláék egy egész 

interjút szentelnek az utóbbi találkozó könyvkiadási vonatkozásainak és következményeinek 

Gálfalvi Zsolttal (Tekei 2022: 105–122).  

Tekei Erika szerint a következő fél évben jelentős sajtóvita bontakozik ki a romániai 

magyar könyvkiadásról, melynek hét írásáról részletesen beszámol. Nagy érdeme a 

tanulmánynak, hogy ezek a források most már bibliográfiába vannak szedve azok számára is, 

akit a könyvkiadás egyéb vonatkozásai érdekelnek. Két szöveget kivéve a „vita” szigorúan 

véve inkább interjúk (Beke György, majd Huszár Sándor egy-egy interjúja Bodor Pállal) meg 

hozzászólások (Antal József, Balogh Edgár), cikkek (Tamás Gáspár) és egy nyílt levél  

(Bodor Pál) egymásutánja; hiányoljuk belőle a párbeszédet a kérdésekhez előzőleg  

hozzászólókkal, az viszont igaz, hogy a könyvkiadás és a könyvterjesztés néhány jól 

körvonalazott problémájára koncentrálnak, és Antal József, ha nagyon általánosan is, de szót 

ejt a vitáról: „Ezekben a hetekben számos helyen, szinten és minőségben vitatják a könyvkiadás 

és a könyvterjesztés kérdéseit.” (Antal 1968) Az 1968. okt. 4-i Utunkban megjelent Balogh 

Edgár-cikk (Balogh 1968) viszont valóban hozzászólás Bodor Pál fent említett cikkéhez, 

és a következő két írás is a könyvkiadás konszenzuálisan aktuális problémáival foglalkozik 

(a klasszikus magyar irodalmi művek kiadásának rovására megy-e a Horizont világirodalmi 

sorozata; a RoMIL megjelentetése), illetve az Irodalmi Könyvkiadó körlevelére reagál 

(Tamás Gáspár írása).  

Tekei Erika szerint a kiadói vitában, valamint a vizsgált és közölt levelezésben jól 

láthatók a hatvanas évek végét jellemző ideológiai nyitás jelei. A korabeli kiadó- és 

szerkesztőségvezetők gondjaiban néha ismét csak a magunkéra ismerhetünk; valószínűleg 

helyi, nemzeti és történelmi determináltságról van szó, amelyek azóta is fennállnak.8 

A leveleken kívül a kötet melléklete román, majd magyar név- és életrajzi jegyzéket 

is tartalmaz, meg egy listát a Kriterion alkalmazottjairól (mely feltünteti a munkahelyi státuszt 

és a munkaviszony kezdetének, illetve végének évét). Tekei Erika 188. oldali jegyzete szerint 

ezeknek ő a szerzője. A kötetet tizenkét darabból álló képgaléria zárja, nyomában a képek 

román–magyar leírásával, mely egyes esetekben egyoldalasra nyúlik – de a szövegközi 

illusztrációk is dokumentumértékűek.  

 
Antal József, 1968. Író, kiadó, terjesztő. Utunk, XXIII. évf. 31. sz. 6. 
Balogh Edgár, 1968. Kétszerkettő és irodalompolitika. Utunk, XXIII. évf. 40. sz. 5. 

Bartha Katalin Ágnes (szerk.), 2020. Egy nemzetiségi kiadó a diktatúra évtizedeiben (1969–1989). Polis – 

Nemzeti Kisebbségkutató Intézet, Kolozsvár.  

H. Szabó Gyula, 2022. Interjúk, forgácsok. 1990–2021. Művelődés – Szentimrei Alapítvány, Kolozsvár-Sztána. 
Szabó Zsolt, 2018. Kis kolozsvári magyar Művelődés-történet. Kolozsvári Művelődés Egyesület, Kolozsvár. 

GÁLFAVY ÁGNES 

Babeș-Bolyai Tudományegyetem 
Hungarológia Doktoriskola 

Kolozsvár/Cluj-Napoca, Horea 31  
agnesgalfalvy@gmail.com 

 
8 Gondolok itt Bodor Pál véleményére, miszerint a nemzetiségi könyvkiadás szigorú rentabi-

lizálása elképzelhetetlen, és nem is igényelheti senki – ő (akkor még csak) a tudományos kiadványokra 

érti, amelyek alacsony példányszámban és nagy ráfizetéssel adhatók ki (Tekei 2022: 204). 



 SZEMLE 117 

SELYEM ZSUZSA – SERESTÉLY ZALÁN (szerk.), A teremtmények arca – tárgyak, 

emberek, állatok. Mészöly Miklós és Pilinszky János műveinek posztantropocén 

olvasatai. Erdélyi Múzeum Egyesület, Kolozsvár, 2022. 184 l. 

2021 márciusában a Babeș–Bolyai Tudományegyetem Bölcsészettudományi Kara 

Irodalomtudományi Intézetében kettős jubileumi konferenciát tartottak, amely a koronavírus 

okozta világjárvány következtében az online térben zajlott. A szakmai tanácskozás előadásaiból 

Selyem Zsuzsa és Serestély Zalán szerkesztett kötetet, amely a konferencia címét ismétli.  

A Pilinszky Apokrif című verséből származó idézet mögé sorakoznak azok az értelmező 

jellegű névszók – tárgyak, emberek, állatok – melyek hívószóként foglalják össze a két szerző 

újraolvasásának kortárs lehetőségét. A címben csupán az arc és a két szerzői név szinguláris. 

A kettőségtől megtisztítva azokat, az arc és a posztantropocén szavakkal maradunk. Innen 

egyszerű megfogalmazni azt a kérdést, hogy a kötet – koncepciója és tartalma szerint – 

milyen egyedi arcát villantja fel az egyes tanulmányok által a két szerzői életműnek. 

Ugyanakkor azt is kérdezhetjük, hogy a posztantropocén olvasat mennyire eleve kódolt 

ezekben az elméleti kérdésfeltevéssel nem egykorú életművekben, és mennyire a konferencia 

előadóinak önkényes opciója.  

A kötet tanulmányai két nagy fejezetre oszlanak. A Lószemoptika Mészöly Miklós 

prózáját, a Kutyák és angyalok pedig Pilinszky János líráját tárgyazó szövegeket tartalmaz. 

Azt feltételezhetjük e kötetszerkezet alapján, joggal, hogy egyértelműen elválasztható és 

elkülönülő életművekről van szó, melyeket a műnemek is tagolnak és csak a kettős jubileum, 

a szerzők születésének 100. évfordulója az az alkalom, amely összeköti e két szerzőt. 

Az előszóban a kötet szerkesztői a második világháború tapasztalatához, illetve napjaink 

ember okozta veszélyeihez képest látják izgalmasnak e két életmű felől adott válaszokat arra 

a kérdésre, hogy mi is az ember? Erdélyi, magyarországi és felvidéki irodalomkutatók 

értelmezéseit, válaszkísérleteit olvassuk a kötetben. 

Az emberi és nem emberi, a humán és non humán viszonyát történetileg rendező 

hatalomstruktúrák érdekfeszítő olvasatát adja Szolláth Dávid, amikor a Mészöly-próza kapcsán 

az emberi és állati felfelé, illetve lefelé történő egyenrangúsításáról ír, és azt ismeretelméleti, 

illetve nyelvfilozófiai kérdésként látja, miközben a viselkedésminták kölcsönös és folyamatos 

elbizonytalanítására világít rá Mészöly prózájában. Márjánovics Diána e próza Sötét jelek kötetére 

hívja fel a figyelmet, azzal a céllal, hogy a már kanonikussá olvasott szövegek körét bővítse, 

még pedig oly módon, hogy a különböző szövegváltozatokra, kiadásokra és az életmű későbbi 

darabjaira is kitér. Ökokritikai kérdésfelvetése a háború- és erőszaktapasztalatról, a hatalom 

és egyén konfliktusáról szól. Márjánovics olvasatát a kötetben zökkenőmentesen folytatja 

Berszán István, aki aMagasiskola kisregényt az irodalmi írás és olvasás figyelemgyakorlatává 

teszi. A függés és egymásrautaltság kérdését, a kapcsolatok elevenségét az elbeszélői nézőpont 

és az olvasói tapasztalat felől nézi és mellékesen ugyan, de személyes természettapasztalatát 

is bevonja értelmezésébe a szöveg hitelességét alátámasztó érvként. Elgondolkodtató ez az 

eljárása, amely az irodalmiság és fikcionalizáltság ellenében munkál, és a Mészöly-prózát a 

valósághoz kapcsolja vissza. Kovács Péter Zoltán a kritikai konzervativizmus értelmezési 

modelljét alkalmazza és detektívregényként, esetenként bűntény nélküli krimiként olvas újra 

néhány szöveget. Szabó K. Attila Mészöly Saulusát az énnek a másik elve szerinti újrarendezése 

felől olvassa, emberi és állati testi történésekre figyel. Alkalmazott szubjektivitásfogalma a 

regényt az agambeni antropológiai gépezet felfüggesztésének, a saját beszéd totalitásától való 

szabadulásnak a lehetőségeként látja. A narráció a szenvedés értelmének értéksemlegességét 



118 SZEMLE 

tárja fel – foglalhatjuk össze Győri Orsolya tanulmányát. Érvelése szerint a Ló-regényben 

Mészölynek elbeszélés-technikailag is sikerül részvétlennek maradni, azaz kizárni az alá- és 

fölérendelő hatalmi struktúrákat. Így a részvét, pátosz, tragikum helyett intertextualitással, 

struktúraszervező hiánnyal szembesíti az olvasót, amint a hajóvontató lovak kínlódását leíró 

részhez ér.  

A hiány, az elhallgatás, a csend Pilinszky poétikájában is hangsúlyos. Schein Gábor 

fejezetnyitó tanulmányában Pilinszky kései művészetfilozófiájához keres kontextusokat.  

A nyelvi kifejezést, az automatizmusokat kikezdő afázia-tapasztalat nem csak Pilinszky, hanem 

Beckett életrajzának is része. Schein azonban ennek a (közös) tapasztalatnak a nyelvet, a költői 

szó helyzetét érintő művészi megjelenítéséről, az új társiasság nyelvtanáról ír Pilinszky 

kapcsán. Mekis D. János a Pilinszky-líra központi alakzataként látja a dezantropomorfizmust, 

ahol statikus térbe kerülnek a társas magányt idéző metaforák és zoomorfizmusok. Írása szerint 

a vizsgált versekre jellemző nyelvi redukcionizmus és destrukció vezet autentikus költői 

beszédmódhoz. Pilinszky humanizmuskritikája felől indít Szávai Dorottya, aki úgy látja, 

hogy e költészet történelemvíziója nagyban megelőlegezi a posztantropocentrikus fordulatot, 

ezzel némileg megválaszolva azt a dilemmát, hogy e két szerző esetében a nonhumán 

perspektíva mennyire az életműből következő és mennyire a kötetben is szereplő utólagos 

olvasatokból következő. Szávai tétel-szerűen jelenti ki azt, hogy a Pilinszky-költészet 

poszthumán újraolvasása nem számolja föl/zárja ki e líra szakrális horizontját. Tehát 

miközben a kötet tanulmányai kortárs értelmezésekként próbálják újraolvasni és esetenként 

kimozdítani a Pilinszky- (és a korábbi fejezetben a Mészöly-) kánont, nem vonják vissza 

annak korábbi értelmezéseit. Juhász Anna Anita esszéisztikus tanulmány-nyelve – Simone 

Weil nyomán – a szemlélődést és belefeledkezést tartja a párbeszédre nyitott Pilinszky-olvasás 

módjának. Rdics Viktória is személyes felütéssel indít, apokaliptikus szorongásélménye Pilinszky 

verseiben lelt visszhangra. Azt állítja, hogy a Jelenésekben és az Apokrifben Pilinszky az 

ötvenes években a költészet erejével megjósolta az ökokatasztrófát, illetve azt is, hogy az 

antropocentrikus európai modernitás gyászmunkája magyar nyelven Pilinszky János 

költészetével kezdődik. Erős kijelentések ezek, melyeket az Apokrifből hozott érvek támogatnak, 

mint az embertelenség utáni világállapot, a kozmikus részvét, a kihalás embertelen ideje.  

Ez a részvét és empátia ellentmondásos párbeszéddé olvasható össze azzal a 

részvétlenséggel, melyet a kötet Mészöly-olvasatai hangsúlyoznak. Nem csak ez a kapocs a 

két életmű között, melyek egymás kiegészítő mozaikdarabkáivá váltak így összeszerkesztve, 

és akaratlanul is összeolvasásra ösztönöznek az egymáshoz láncolódó sorrendiségükben és 

kérdésfelvetésükben. Selyem Zsuzsa tanulmánya konkrét szöveghelyekkel fűzi egybe e két 

életművet, és Kertész Imre megidézésével keresi e szerzők válaszát a micsoda is az ember 

kérdésre. Amikor az emberi társas létezés evidenciája megszűnt, amikor „Nincs is szavam”-

állapot van. Az animális és metafizikai is kiszorul a költészetből, amikor kiszolgáltatottság, 

kirekesztettség van, és a metaforák is stigmaként működnek a nyelvi konvenció közegében, 

mutat rá Selyem. A kötetfolyamot zökkenőmentesen zárja le Csehy Zoltán írása, amely a 

Pilinszky-korpusz irodalmi használata példáinak segítségével mutat rá olyan inter-és 

metatextuális referenciákra, melyek jó, de akár rossz értelemben sajátítják ki e költészetet, 

ugyanakkor játékba hozzák, és diskurzusteremtő energiaként járják át a Pilinszky-univerzum 

másságát, eddigi kirekesztettségét, aknamezőit, queerelését.  

Radics Viktória Merleau-Ponty látásra, látottságára vonatkozó tanácsára figyelmeztet, 

amely a kötet metaforájaként is működhet. A deux regards l’un dans l’autre a tárgyiasító 

tekintet kizárásának gyakorlata, a kereszteződő tekintetekét. A kötet által is egymásrautalt 



 SZEMLE 119 

életművek az olvasatok kereszttüzébe kerülnek, kölcsönös párbeszédet folytatnak az olvasóval. 

Már csak az a kérdés marad, hogy társakká váltak-e Mészöly és Pilinszky szövegei, és társsá 

tud-e válni a mindenkori olvasó ember. Miközben erre igyekszünk válaszolni, vessünk egy 

pillantást a kötet borítójára. Könczey Elemér saját PET című munkáját használta ehhez.  

A sajátos pozitív-negatív játék – azaz a fehér előlap és fekete hátlap – keretezi a mitikus 

figura arcát, és ami a legfontosabb, tekintetét, amely közrefogja az ajánlott kötetet. Deux 

regards, l’un dans l’autre! 

BERKI TÍMEA 

Babeș-Bolyai Tudományegyetem, Kolozsvár,  

Magyar Irodalomtudományi Intézet 

Kolozsvár/Cluj-Napoca, Horea 31  

berkitimea@gmail.com 

TÓTH ZSOMBOR, A hosszú reformáció jegyében. Vallási perzekúció és tanúságtétel 

a református irodalmi hagyományban a gyászévtizedtől 1800-ig. Bölcsészet-

tudományi Kutatóközpont Irodalomtudományi Intézet, Budapest, 2023. 488 l. 

Tóth Zsombor monográfiája az MTA-BTK Lendület Hosszú Reformáció Kelet-

Európában (1500–1800) kutatási program részkutatási eredményeit foglalja össze. A kötet 

elején található nagyon informatív köszönetnyilvánításból kiderül, hogy ezek a kutatások az 

alapokat biztosító ELKH BTK Irodalomtudományi Intézetén kívül számos intézményt és 

munkatársat bevontak külföldön és magyar nyelvterületen egyaránt: a Refo500 és RefoRC 

partnerintézményei, a Teleki-Bolyai Könyvtár, a Lucian Blaga Egyetemi Könyvtár, a BBTE, 

a Tiszántúli Református egyházkerületi és Kollégiumi Nagykönyvtár. A kolozsvári  

intézményekhez az szerzőt több szál is köti, hiszen a BBTE BTK Irodalomtudományi Intézetének 

egykori diákja és oktatója, kutatásai pedig folyamatosan kapcsolódnak az erdélyi könyvtárakhoz 

és forrásokhoz, az BBTE BTK Irodalomtudományi Intézete keretében működő Res Litteraria 

Transylvaniae Vetus Irodalom- és Művelődéstörténeti Műhely tevékenységeihez. 

A 488 oldalas, tíz fejezetet tartalmazó, tekintélyes jegyzetapparátussal és bibilográfiával 

ellátott monográfia a kora újkori irodalomtörténet szempontjából jelentős tudományos  

eredményeket hoz felszínre. 

Az bevezető fejezetek nyilvánvaló célja az, hogy eligazítsa az olvasót a szakmában 

most már egyre kevésbé szokatlan, de részleteiben talán még mindig nem kellőképpen ismert 

hosszú reformáció kutatásának módszertanában, bizonyítva ennek az alkalmazhatóságát a 

magyar irodalomtörténeti vizsgálódások terén. Az első fejezetet a szerző a módszertani és 

historiográfiai alapvetésnek szenteli, különös tekintettel a korszakolás hagyományos 

diskurzusainak revideálását tekintve. Ennek egyik aspektusa a felvilágosodás fogalma és 

időszaka körül kialakult ellentmondások, az 1772-es határ arbitrális és anakronisztikus volta.  

A második fejezet még mindig a fogalomtisztázás és módszertani alapvetés mentén 

halad tovább, ugyanis a magyar nyelvterületen még újan, sőt néha idegenül hangzó hosszú 

reformáció koncepcióját szükséges a kutatás és a tudománytörténet perspektíváiból is felvázolni, 

beleértve ebbe az egyház- és társadalomtörténeti és az irodalomtörténeti perspektívákat, 

ugyanakkor a korlátokat is – l. a Mire (nem) jó a hosszú reformáció című alfejezetet –. A második 

fejezeten belül külön alfejezet vázolja fel a szemlélet és a módszer alkalmazhatóságát 

mailto:berkitimea@gmail.com


120 SZEMLE 

felekezeti kontextusban a 17–18. századi Erdélyben. Az alfejezet részletesen elemzi ebből a 

szempontból Cserei Mihály rendkívüli életútját, ezzel felhívva a figyelmet a feltáratlan kéziratok 

jelentőségére. Fontos tanulsága ennek a munkának a medialitás újraértékelésének szükségessége. 

Tóth Zsombor már korábban többször és több fórumon is felhívta a figyelmet arra, hogy ebben 

a korszakban a kézirat és a nyomtatvány egyenértékű médium, és legtöbb esetben félrevezető 

lehet csak a nyomtatványok alapján következtetéseket levonni egyik-másik szövegről, annak 

recepciójáról, mentalitásalakító szerepéről. A Cserei Mihály kéziratait érintő kutatások is 

igazolták ezt, de hasonló tanulsággal szolgált a kéziratban fennmaradt, egy későbbi fejezetben 

bemutatott Kálvin-életrajz fordítása, amelyet 1758-ban készített Huszti László a De Bèze-féle 

latin eredeti alapján, és amely – ha nem is teljesen, de megvilágítja kissé a magyar nyelvterületen 

kialakult Kálvin-kultuszt és Kálvin-életrajz recepciót. Az ilyen kéziratok impliciten engednek 

belelátni abba, hogy milyen lehetett a reformáció 18. századi emlékezete – ezért is érdemes 

hasonló kutatásokkal feltárni a lappangó kéziratokat.  

A harmadik fejezet a hosszú reformáció és a mártirológiai diskurzus kapcsolatát elemzi, 

valamint a vallási perzekúció teológiai és politikai reprezentációit. A reformáció és a történeti 

tapasztalat vázolását követően a protestáns martirológia kánonjaira és antropológiájára 

világít rá a szerző. 

Ehhez kapcsolódik a még konkrétabb példákat hozó negyedik fejezet, amely a Persecutio 

decennalis (1671–1681) és a gályarabság irodalmi emlékeihez közelít a vallási perzekúció 

tapasztalatának artikulációját követve nyomon. A protestáns gályarabok perzekúciós tapasztalatát 

emlékezethelyként értelmezi, és igazolja, hogy a kényszermigráció egyféle mártirológiai 

kultúrát hozott létre. 

Az ötödik fejezet a magyar nyelvű mártirológiai paradigma létrejöttét mutatja be a 

mártirológiai irodalom erdélyi recepcióján keresztül. Heltai Gáspár Hálóját újraértelmezi 

annak forrása, az 1567-ben megjelent latin nyelvű Artes és a kontextus vizsgálatának tükrében. 

A Heltai utolsó konverziójához köthető fordítás, átdolgozás és annak háttérvizsgálata ismét 

igazolja, hogy egy fordítás, egy kompiláció, egy újrakiadás mögött is húzódhatnak lényeges 

motivációk, el lehetnek rejtve információk, üzenetek, értelmezési lehetőségek. Jogosan teszi 

fel a kérdést a szerző: Jó-e, ha csak mezoszinten értelmezünk egy művet? Az aprólékos munkával 

elvégzett kontextusfeltárás maga válaszol erre a kérdésre. Például azzal, ahogyan utánajár 

annak, hogy Heltai honnan lehetett olyan jól értesült az olasz inkvizíció működésével 

kapcsolatban, hogyan kezelte ezeket a híreket egy egészen más társadalompolitikai és 

valláspolitikai kontextusban. A fordításban felbukkanó jólértesültségek forrásai, feltár(hat)ják 

Heltai irodalmi kapcsolatrendszerét, sőt nézeteinek átalakulására is fényt deríthetnek.   

A református hagyomány diskurzusának tanulságait Szőnyi Nagy István szövegei alapján 

fogalmazza meg. Az utolsó alfejezetben az ún. „vértelen ellenreformáció” az egyháztörténet 

nagyelbeszélései számára ismerős persecutio incruenta lehetséges értelmezéseként épül bele 

a hosszú reformáció kontextusába. 

A hatodik és a hetedik fejezet összetartozik abban az értelemben, hogy mindkettő  

a vallási perzekúció tapasztalataival foglalkozik. A hatodik fejezet a börtönirodalom és  

fogságelbeszélések felől közelíti meg a témát. A fejezet az elméleti szempontok és a (hiányos) 

kutatástörténet felvázolásával indul, majd javaslatokat is tesz ezeknek a kutatásoknak a bővítésére. 

Az egyik alfejezet Bethelen Miklós börtöntapasztalatának elemzéséhez nyújt szempontokat, 

az utolsó alfejezet pedig összegzés gyanánt a börtönirodalom, a perzekúció, a mártirológia és a 

patriotizmus összefüggéseire világít rá. A szerző kiemeli ezt a szövegkorpuszt az emlékirat-

irodalom olvasztótégelyéből, és felmutatja ennek a speciális íráshasználati helyzetnek a 17–18. 



 SZEMLE 121 

századi sajátosságait, illetve ennek az írásformának különböző, eddig kevéssé kutatott dimenzióit. 

Bár egy világirodalmi szinten értelmezhető korpusz részei ezek a magyar szövegek, a magyar 

irodalomtörténet nem igazán tudta és tudja, hogy mit kezdjen velük – a kánon peremén vagy 

még ott se tartja számon őket, holott az irodalmi-poétikai értékeken túl más szövegalakító 

körülmények, íráshasználati sajátosságok is számíthatnak ebben az esetben. Az irodalomtörténet 

talán nem, de az olvasó ember eddig is sejtette az írás általi traumafeldolgozás lehetőségét. 

Ebben a fejezetben sok hasznos támponttal egészül ki az effajta liminális tapasztalatot 

megfogalmazó szövegek kutatási iránya, mégha ezek a szövegek magyar vonatkozásban nem 

is mindig a reformációhoz, hanem a török vagy Habsburg-berendezkedés okán létrejött 

fogságtapasztalatokhoz köthetők (Wathay Ferenc versei, az igencsak elfeledett Vitéz Zsuzsanna 

kéziratai). Az exílium hasonló tapasztalatára is kitágítva a témát érdeklődésre tarthat számot 

a katolikus változatban hasonlóságokat mutató Mikes-szövegek integrálása ebbe a kontextusba. 

A hetedik fejezet a könyv egyik terjedelmes és központi fejezete a vallási perzekúció 

tapasztalatának elemzését folytatja a kényszermigráció politikai teológiaként való értelmezése 

által. Az elméleti lapvetés után a második alfejezet a Thököly-emigráció kapcsán Komáromi 

János esetét elemzi, a harmadik alfejezet pedig a törökországi Rákóczi-emigráció dokumentumait 

tárja fel. 

A nyolcadik fejezet a perzekúció tapasztalatának kéziratos textusait célozza meg 

Beregszászi István magyar nyelvű egyháztörténetének (1731), valamint Huszti László már 

említett Kálvin-biográfiájának (1758) részletes és árnyalt elemzésén keresztül. 

A kilencedik fejezet „az ignorált hugenotta kontextust” tárja fel: itt olyan szövegek 

kerülnek a felszínre, amelyeket az irodalomtörténet eddig teljesen figyelmen kívül hagyott. 

Az első alfejezet Pápai Páriz Ferenc Pax Animae-fordításából indul ki, ennek a hugenotta 

kontextusát elemzi, a második alfejezet a hugenotta hagyomány és a református 

prédikációirodalom kapcsolatára világít rá Dési Lázár György és Hermányi Dienes József 

szövegein keresztül, amelyeknek homiletikai, teológiai sajátosságait egyaránt figyelembe 

veszi. A harmadik alfejezet Zágoni Aranka György Jó keresztyén… című fordításának változatait 

veti össze, rávilágítva egy 1769-es debreceni kiadvány rejtélyeire, majd Herményi Dienes 

József másolói habitusát vizsgálja. 

A tizedig fejezet záró összegzésre vállalkozik, visszatérve a hosszú reformáció 

fogalom értelmezéséhez, most már a jelenségek és a szövegek sok szempontú elemzésének 

fényében kutatási alakzatként és irodalomtörténeti kategóriaként határozva meg azt. 

Tóth Zsombor könyve nem egyszerűen új információkat és szempontokat ad hozzá a kora 

újkor ma művelt irodalomtörténetéhez, hanem egy új szemléletet érvényesít, és eddig nem, 

vagy kevésbé alkalmazott módszereket ajánl a korszak szövegeinek és mentalitástörténetének 

megközelítéséhez. A bevezetőben megfogalmazott módszertani és historiográfiai elvek az 

olvasó számára eligazító és a figyelmet a lényegre irányító erővel is bírnak. A reformáció 

korának hagyományos értelemzését felvázolva egy annál komplexebb megközelítési módot 

javasol: a nagyelbeszélés, az evolucionista szemléletmód helyett egy tágabb kontextusba 

helyezve vizsgálja a reformáció történetéhez kapcsolódó irodalmi szövegeket. 

A monográfia a hosszú reformáció irodalmi, metalitástörténeti, egyháztörténeti jelenségeit 

célzó, új szemléletet érvényesítő kutatási program egyik eredménye – és mint ilyen, összegzi, 

szintetizálja a szerző eddigi kutatásait. Ez nyilván azt is jelenti, hogy tartalmaz több olyan 

elemet, gondolatot, amivel már találkozhattunk konferenciákon elhangzott előadásaiban,  

a kötet megjelenése előtt publikált tanulmányaiban. A záró fejezetben a szerző jelzi, hogy 

nem minden szempontból tekinti teljesnek, ilyen értelemben monográfiának, ezt a munkát, 



122 SZEMLE 

inkább egy folyamat részeként értelmezi, hiszen egyfelől a kutatási korszakalakzat első fele, 

az 1500 és az ún. gyászévtized közötti időszak kimarad ebből a kutatásból, másfelől a hosszú 

reformáció időszakának a négy bevett felekezetre értelmezett irodalomtörténeti kategóriája 

itt csak az egyik felekezetét, az ortodox református felekezet irodalmát érinti. Érzékletesen 

fejezi ki ezt, illetve a befektetett munka mértékét is a teljes kötetet összegző fejezet címként 

alkalmazott mamut-metafora (Mamut a jégben). Ennek ellenére vállalható a monográfia 

műfaja, hiszen egy módszeresen körülhatárolt, mégis tág terület árnyalt és minden lehetséges 

irányra kiterjedő képét nyújtja még akkor is, ha esetleg a különböző irányok vagy résztémák 

nem mélyíthetők egyenlő mértékben.  

A hosszú reformáció szemléletmódja az irodalomtörténeti kutatásnak egy olyan elméleti 

keretet és módszertant kölcsönöz, amely egyfelől új ismereteket és összefüggéseket tár föl, 

másfelől árnyaltabban és reálisabban láttatja mind a mentalitástörténeti, egyháztörténeti 

eseményeket, mind magukat a szövegeket – melyek között szép számmal akad olyan is, 

amely eddig teljesen elkerülte a kutatók figyelmét. 

A nagyon termékenynek bizonyuló módszer a szoros olvasás módszerére, amelyet 

több fejezetben, több téma esetében is alkalmaz a szerző. A szövegnél és annak kontextusánál 

történő elidőzés gyakran lényeges információk és összefüggések feltárásához vezet – ennek 

a módszernek is köszönhető, hogy ez a monográfia hatalmas információmennyiséget és 

összefüggésrendszert mozgat és tart össze biztonságosan. Ugyanakkor nem engedi az olvasót 

elveszni a részletekben, minden fontosabb egység után az illető rész tartalmi összefoglalása, 

a következtetések, az új célok kijelölése segíti az olvasót, hogy minél több „hasznot tudjon 

húzni” ebből a munkából. 

Az olvasói tapasztalat találkozik azzal a célkitűzéssel, amit a szerző a bevezető fejezetben 

megfogalmaz: egy olyan új megközelítést kísérel meg sikeresen, amely az irodalomtörténeti 

diskurzus lineáris és progresszív-evolutív diskurzusa helyett egy kronológiai és kontextusbeli 

csomópontok mentén létrehozott dekonstrukciót kísérel meg, ami árnyaltabbá, pontosabbá 

teszi az irodalomtörténeti látásunkat.  

FARMATI ANNA 

Babeş-Bolyai Tudományegyetem 

Magyar Irodalomtudományi Intézet 

Kolozsvár/Cluj-Napoca, Horea 31  

farmati.anna@gmail.com 

LÁZÁR LAKATOS ALIZ, Szleng a kétnyelvűségben. Attitűd és kontaktusjelenség az 

erdélyi magyar fiatalok körében. (Szabó T. Attila Nyelvi Intézet kiadványai 13.) 

Anyanyelvápolók Erdélyi Szövetsége, Sepsiszentgyörgy, 2024. 301 l. 

A könyv a szerző doktori disszertációját tartalmazza, melyben az erdélyi magyar 

fiatalok szlengváltozatainak kontaktusjelenségeit vizsgálja és a fiatalok attitűdjét a szlenggel 

és kontaktusjelenségekkel kapcsolatosan. Három különböző adatforrással dolgozott a szerző: 

egy nagyobb kérdőíves vizsgálattal, fókuszcsoportos interjúkkal és internetes kereséssel is 

gyűjtött adatot. Ugyanakkor megvizsgálja azokat a forrásokat is, melyek ismeretet és attitűdöt 

közvetíthetnek a szlengről a fiatalok számára, mint tantervek és tankönyvek, könnyen elérhető 

internetes források. A nagy méretű és változatos adathalmaz alapján egy részletes képet 



 SZEMLE 123 

kapunk az erdélyi fiatalok nyelvhasználati szokásairól és szlenghasználatáról, szlengképéről, 

valamint a szleng és a kölcsönszavak használatára vonatkozó attitűdjéről. 

A bevezetés után a könyv egy nagyobb fejezetben járja körül a címben megnevezett 

jelenségeket, a szlenget és a kétnyelvűséget, az ezekhez kapcsolódó attitűd okán pedig a 

releváns nyelvi ideológiákat és nyelvi mítoszokat is magyarázza (2. fejezet). Ezután a kutatásról, 

az adatgyűjtési és elemzési módszerekről ír (3. fejezet), majd pedig részletesen bemutatja a 

vizsgálat eredményeit (4. fejezet). A könyv számos táblázatot és statisztikai eredményt tartalmaz, 

az összegzés után (5. fejezet) pedig megadja a használt kérdőíveket, mellékleteket, szövegeket 

és kereszttáblákat is. Így nagyon jó módszertani összefoglaló is szociolingvisztikai vizsgálatok 

számára. 

A könyv egyik érdekessége, hogy több olvasócsoportot is megcéloz. Doktori kutatásról 

lévén szó, magától értetődő módon nyelvészeti szakszövegről van szó, az elsődleges célközönség 

pedig a nyelvtudományokban jártas szakemberek közössége. Emellett azonban a könyv 

kiváló bemutatását és magyarázatát is adja a releváns nyelvi jelenségeknek és a köztük lévő 

összefüggéseknek, mégpedig egy világos, könnyen érthető nyelven. Emiatt nyelvészeti képzéssel 

nem rendelkező, de nyelvi kérdések iránt érdeklődők számára is kiváló forrás. Különösképp 

haszonnal forgathatják tanárok és a fiatal generációk tagjai, akik minden bizonnyal 

tanítványaikra, illetve magukra ismernek majd a kutatás eredményeit bemutató fejezetben. 

„A szleng azon jelenségek egyike, melyeket mindenki felismer, de senki nem tud 

meghatározni” (2024: 16). A szerző Kis Tamást idézi (2008: 24), aki Paul Robertset idézi 

(2002: 131). Valóban egy találó és frappáns megfogalmazása ez a meghatározás problémájának. 

Az idézetben megjelenő kettősség a könyvben is tetten érhető. Maga a szerző 25 oldalt 

szentel a vizsgálat tárgyának meghatározására, ugyanakkor a kutatáshoz való adatgyűjtés 

során arra alapoz, hogy a fiatalok felismerik, hogy mi szleng (és mi nem), még ha nem is 

tudják meghatározni, hogy mi is maga a szleng. 

Azt gondolom, hogy egyetérthetünk az említett szerzőkkel és Lázár Lakatos Aliz 

eljárásával, és ezt az alábbi pár példával szemléltetem is. Bár meghatároznunk lehet, hogy 

nem sikerülne a szlenget, biztosan felismerjük, akár kontextus nélkül is, a szlengelemeket.  

A példák a könyv vizsgálati anyagából származnak. 

– pujuc ‘szeretett személy megszólítása’ < román puiuț’ua’ 

– berédzsel ‘megharagszik, dühös lesz’ < angol to rage ‘ua’ 

– mincál ‘hazudik’ < román a minți’ua’ 

– crush ‘olyan személy, aki tetszik’ < angol crush ‘erős, de rövid ideig tartó 

érzés olyan személy iránt, aki teszik’ 

– cringe, krindzs ‘kínos, zavarbaejtő’ < angol ‘ua’ 

– vibe ‘különös hangulat’ <angol vibe ‘1. rezgés 2. hangulat (informális)’ 

– bullingol ‘erőszakoskodik, bosszant, zaklat’ < angol to bully ‘ua’ 

– triggerel ‘bosszant, idegesít’ < angol trigger ‘erős érzelmeket vált ki 

(idegesség, félelem, sokk, aggódás) (informális)’ 

A kutatás során összegyűlt szlengelemekből kiindulva és számos tényezőt figyelembe 

véve, alapvetően a Kis Tamás szlengszakértő szempontjaira alapozva azt írja a szerző, hogy 

„a szleng egy informális, csoport jellegű beszédmód, amely intenzív beszédkapcsolatot és 

közvetlenséget feltételez a használói közt, ugyanakkor attitűdöt is tükröz (gyakran cinizmust 

és iróniát), az »érzelmi szóalkotás« a legfontosabb eszköze, ugyanis kiemelt szerepet kap [benne] 



124 SZEMLE 

a nyelvi megformálás. Fontos aspektusa a normaszegés, amely a többségi csoport normáival 

szemben nyilvánul meg, a folyamatos megújulás és a kreatív nyelvhasználat” (2024: 40).  

A szleng tehát egyrészt szó- és kifejezéskészlet, másrészt egy sajátos nyelvhasználati-stilisztikai 

forma, harmadrészt csoport jellegű beszédmód, negyedrészt ellennyelv, ötödrészt játék a 

nyelvvel. Mindemellett maga a szlenghasználat és annak léte egy (szociál)pszichológiai probléma 

(Kiss 1997: 240, idézi Lázár Lakatos 2024: 19), így nem meglepő, hogy számos nehézségbe 

ütközik, akik szeretné pontosan körülhatárolni.  

Szóalkotási módjait tekintve a szleng nem tér el más nyelvváltozatoktól, hanem 

az egyes szóalkotási módok gyakorisága mutat sajátosságokat (Kis 2010, Lázár Lakatos  

2024: 37). A használati környezet viszont várhatóan hatással van a szlengváltozat jellegére. 

Ebben a tekintetben lehet kérdés, hogy kétnyelvű környezetben a szleng milyen változatát 

találjuk és milyen tényezők befolyásolhatják, alakíthatják azt. 

Kétnyelvű környezet alatt azt értjük, hogy a beszélők napi szinten használnak legalább 

két nyelvet. A romániai magyar−román kétnyelvűség kapcsán meg kell említenünk, hogy 

közösségi kétnyelvűségről van szó, ahol a magyar és a román nyelv elsősorban nem az egyén, 

hanem a közösség szintjén van jelen. Ugyanakkor ez nem jelenti azt is, hogy a közösség 

minden tagja azonos szinten beszéli mindkét nyelvet vagy hogy a közösségnek ne lennének 

egynyelvű tagjai is. A könyvben bemutatott kutatás adatközlői mindannyian 16-27 év közötti 

fiatalok, nagy részük magyar nyelvű képzésben részesül, a román nyelv használata leginkább 

informális helyzetekben jellemző rájuk, azon belül pedig nagyobb mértékben a baráti körre, 

mint a családra (Lázár Lakatos 2024: 81−85). Ugyanakkor van köztük, akinek valamelyik szülője 

román anyanyelvű, de olyan is, akinek mindkét szülője magyar és román anyanyelvű, de a 

szabadidős tevékenységek tekintetében is számos esetet találunk (Lázár Lakatos 2024: 71, 84). 

A kétnyelvű közösségben a különböző nyelvi repertoárok és nyelvhasználati szokások együtt 

alakítják a mindennapi kommunikáció nyelvét. 

Az ismertetett könyvben egy általános képet kapunk arról, hogy mi jellemzi az erdélyi 

magyar fiatalok nyelvi környezetét, szlengképét és szlengképük kontextusát, de arról is, hogy 

mi jellemzi szlenghasználatukat a kontaktusjelenségek szempontjából és mik lehetnek az azt 

befolyásoló tényezők. 

A szerző ehhez három különböző adathalmazt használ: egy nagy kérdőíves felmérés 

adatait, fókuszcsoportos interjú során gyűjtött adatokat és egy internetes szövegkorpuszt.  

A kérdőívet 384 adatközlő töltötte ki, a fókuszcsoportos interjúkon 32 személy vett részt 8 

csoportban, az internetes szövegkorpusz pedig egy közel 10 000 szóból álló korpusz, melyet 

a szerző közösségi oldalak, blogok, fórumok és az internetes sajtó szövegeiből, valamint ezek 

hozzászólásaiból állított össze. Ez a kombinált adathalmaz kvantitatív és kvalitatív vizsgálatot 

egyaránt lehetővé tett. 

Itt fontos még megemlíteni, hogy a vizsgálatban részt vevő fiatalok többsége magyar 

domináns kétnyelvű beszélő, a román csak környezeti nyelvként van jelen az életében (és ez 

még a kolozsvári fiatalokra is áll). A minta tehát nem reprezentatív a teljes erdélyi fiatal 

közösségre vonatkozóan, az egymást kiegészítő és ellenőrző különböző kutatási módszerek 

viszont sok esetben lehetővé tesznek általános megállapításokat, még ha fenntartásokkal is 

kell kezelnünk egyes összefüggéseket. 

Általában véve elmondhatjuk, hogy az erdélyi magyar fiatalokról, hogy saját bevallásuk 

szerint tudatos nyelvhasználók, abban az értelemben, hogy a beszédhelyzethez igazítják 

beszédüket (Lázár Lakatos 2024: 85). Tudatában vannak annak, hogy használnak szlenget és 

kölcsönszavakat, attitűdjüket illetően pedig elmondható, hogy nem bélyegzik meg a szleng 



 SZEMLE 125 

beszédet és a kölcsönszavak használatát, hanem adott beszédhelyzetekben megfelelőnek 

tartják őket. Alapvetően informális helyzetekben használják őket. Minél inkább formális egy 

beszédhelyzet, annál inkább csökken a szleng kifejezések és a kölcsönszavak használata. 

Anyanyelvük után románul és angolul tudnak legjobban, a nyelvtudás szintje pedig 

összefüggést mutat az adott nyelv megítélésével: minél magasabb szinten beszélik valamelyik 

nyelvet, annál pozitívabb attitűdöt mutatnak az adott nyelv irányába. Érdekesség, hogy a közepes 

szintű nyelvtudás az angol nyelv esetben pozitívabb megítéléssel jár együtt, mint a román 

nyelv közepes szintű birtoklása (Lázár Lakatos 2024: 249). Ezt egy fontos megállapításnak 

tartom, egyrészt mivel mutatja a román nyelv viszonylag negatív megítélését, másrészt azért, 

mert mutatja, hogy „egy közepes angol tudás előnyösebb a mindennapokban, mint egy közepes 

román tudás, olyan értelemben, hogy a mindennapokban az előbbi elégségesnek minősül, 

az utóbbi azonban nem. Ennek oka az lehet, hogy a román esetében ez a szint több 

kudarcélménnyel jár” (Lázár Lakatos 2024: 249). Ugyanakkor ez az attitűd a nyelvtanulást 

sem segíti, miközben a román nyelvtudás több szempontból is előnyt jelent a romániai magyar 

fiatalok számára.  

A szleng használatára vonatkozó indítékok között a fiatalok említik az expresszivitást 

és a hiánykölcsönzést (ez utóbbit elsősorban bizonyos jelentésárnyalatok kifejezésére). Viccből, 

játékból is használnak szlengszavakat és kölcsönszavakat: sok esetben kifejezőbbnek, 

expresszívebbnek éreznek egy kölcsönszót vagy szlengszót, mint egy standard nyelvváltozatbeli 

formát. Időnként a rövidség, tömörség is szempont a kölcsönzés során. A legnagyobb súllyal 

bíró tényező azonban minden bizonnyal a nyelvi kitettség: mivel gyakran hallják a  

szlengelemeket, mintegy magukba szívják őket, főként hogy ezek a csoporthoz való tartozás 

kifejezésének fontos tényezői is.  

A nyelvi kitettség ad magyarázatot arra a kérdésre is, hogy miért használnak a fiatalok 

több angol kölcsönszót, mint román kölcsönszót. Egyrészt az internet lévén nagy az angol 

nyelv kitettsége, sok esetben jóval nagyobb, mint a román nyelvé, másrészt az angol nyelv 

nagyobb presztízse is az angol átvételeket motiválja a románokkal szemben.  

Az erdélyi magyar fiatalok szlengjének kontaktusjelenségei kapcsán általánosságban 

elmondható, hogy a direkt átvételek, azon belül is a lexémakölcsönzés a leggyakoribb eset, 

de szerkezetek kölcsönzésére és hibrid szerkezetekre is akad példa az adatok között (Lázár 

Lakatos 2024: 205−247). Az átvételek jelentése és hangalakja ritkán és csak kis mértékben 

változik az átvétel során. A korábban példaként megadott szlengszavak is ezt mutatják.  

A szleng gyors változása együtt jár azzal, hogy nem történhet meg az alaki és jelentésbeli 

illeszkedés, nem telik el elégséges idő a meghonosodáshoz. De ehhez hozzájárul az is, hogy 

a szlengben különösen fontos az expresszivitás, az idegen hangalak pedig kifejezi ezt.  

Azt hiszem, hasznos és érdekes olvasmány lehet ez a könyv a fiatalok számára, akikről 

szól és akik magukra ismerhetnek a vizsgálat eredményeinek bemutatás során és a  

fókuszcsoportos interjúkból származó idézetekben. Bár nyelvészeti szakszövegről van  

szó, nyugodtan belekezdhet egy tizenéves fiatal is, a szöveg könnyen érthető és világos 

magyarázatokat ad. Természetesen az idősebbek (akik a 30 felettiek ebben a kontextusban) 

számára is tanulságos olvasmány lehet, hiszen segíthet feleleveníteni, tudatosítani, mi is 

mozgatja, motiválja a fiatalokat a saját(os) csoportnyelvek használatában. Fontos azonban, 

hogy a tudományos kutatásban nem képzett olvasók óvatosan bánjanak a statisztikai elemzések 

adataival. Érdemes a szerző óvatosságát követni minden esetben, hiszen az adatgyűjtés 



126 SZEMLE 

módjainak eltérései nem teszik lehetővé az összehasonlítást, a nem reprezentatív adathalmaz 

pedig nem enged meg minden esetben széles körű általánosítást. 

A könyv számos tévhitet és sztereotípiát is bemutat a szleng és a kölcsönzés kapcsán, 

melyek ismerete minden beszélő számára személyes haszonnal is járhat. Az, hogy mit tudunk 

valamiről és mit érzünk iránta, meghatározza, hogy hogyan cselekszünk annak a dolognak 

vagy jelenségnek a kapcsán. A nyelvre és a nyelv használatára vonatkozó tudásunk, 

elképzeléseink és előítéleteink gyakran hatással vannak arra, hogy hogyan ítélünk meg valakit 

a beszéde alapján vagy hogy hogyan értelmezzük saját sikerességünket vagy sikertelenségünket 

egy-egy beszédesemény kapcsán. A közösségi szinten jelen lévő elképzelések, ideológiák 

relevánsak itt, melyeket a szerző részletesen bemutat: a nyelvi purizmus, a nyelvi standardizmus, 

a nyelvi konzervativizmus, a nyelvek érintkezésére vonatkozó mítoszok stb. A könyv olvasása 

során szépen kidomborodik a nyelvhasználat folyamatának igen nagy mértékű nyelvi-

szociológiai-pszichológiai komplexitása is. 

 
Kis Tamás 2008. A magyar katonai szleng szótára. Kossuth Egyetemi Kiadó, Debrecen 

Kis Tamás 2010. Alapismeretek a szlengről. https://mnytud.arts.unideb.hu/szleng/index.php#s1 (2024. 

március 10.) 

Roberts, Paul 2002. A szleng és rokonai. = Várnai Judit Szilvia, Kis Tamás (szerk.): A szlengkutatás 

111 éve. Kossuth Egyetemi Kiadó, Debrecen, 131−140. 

DIMÉNY HAJNALKA 

Babeş-Bolyai Tudományegyetem 

Magyar és Általános Nyelvészeti Tanszék 
Kolozsvár/Cluj-Napoca, Horea 31  

hajnalka.dimeny@ubbcluj.ro 

 

https://mnytud.arts.unideb.hu/szleng/index.php#s1

